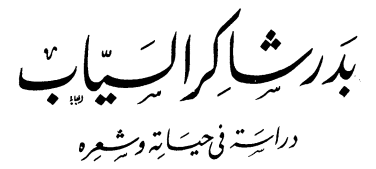
#### الدكتوژاجسَان عَبْاسُ

بَدِرِشُ كُر البَّرِينَ البَيْنَ البَّرِينَ البَّرِينَ البَّرِينَ البَّرِينَ البَّرِينَ البِينَ البَّرِينَ البَيْنِينَ البَيْنِينَ البَيْنِينَ البَيْنِينَ البَيْنِينَ البَيْنِينَ البَيْنِ البَّرِينَ البَيْنِينَ البَّرِينَ البَّرِينَ البَيْنِينَ البَيْنِينَ البَيْنِ البَائِينَ الْمِينَ البَائِينَ البَائِينَ البَائِينَ البَائِينَ البَائِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِين

حارالثقالة بيس دبناه

#### الدكتوزاجسَان عَبَّاسُ



رار الشهاهة مجرون بيان

الطبعة الثانية ١٩٧٢

#### مفترته

حاولت في هذا الكتاب أن أتحدث عن السياب الشاعر في إطار من الشئون العامة والخاصة التي أثربت في نفسيته وشعره ، ولهذا آثرت طريقة تجمع بين التدرج الزمنـــــى والنمو (او التراجع) النفسى والتطـــو"ر (او الانتكاس) الفني ، فكان السياب الانسان والسياب الشاعر معا دائما الطريقة توسِّع مجال الرؤية لدى القارىء لانها تقــدم له زوايا ثلاثا لا زاوية واحدة . وأنا أعلم أن كثيرا من الناس يضيقون ذرعا بالاحتكام المستمر الى التاريخ ، ولكـــن هؤلاء ينسون أن التاريخ صورة الفعل الانساني والارادة الانسانية على الارض ، وان دراسة الشعر على مجلى من الحقائق التاريخية لا تعنى انتقاصا من سماته الفنية ، خصوصا حين يتفق الدارس والقارىء على أن ذلك الشعر كان جزءًا من الحركة الكلية في التطور الجماعي ، بل كان عاملا هاما في تلك الحركة ، ولم يكن كله تهويما في دنيــــا الاحلام الذاتية . كذلك فان دراسة دخائل النفس لا تعنى تشخيص «المرض» لدى الفنان من اجل التحليل النفسي ذاته وانما هي وسيلة لفهم طبيعة المنابع التي فاض الشعر عنها . وقد خضع السياب في وقفته التاريخية والنفسية لعوامل عنيفة تركت آثارا عميقة في شعره ومن ثم كان لا بد" لاستبانة تلك الآثار من دراسة تلك الوقفة في موكب الجماعة وفي عزلة الذات على السواء . وكل فصل للشعر عن ذلك الموقف قد يعرض الدارس للتجريد أو للأخذ بالعموميات .

وقد بذلت جهدا غير قليل لأبرىء هذه الدراسة مسن التعميمات ومن انتجاء اللغة الشعرية الفضفاضة التي طغت على مناهج النقاد في هذه الايام ، ذلك لأني أومن ايمانا لا يدركه أي اضطراب بأنا حين نملك زمام الحقيقة نستطيع أن نعبر عنها بوضوح ، وأننا حين نجد الحقيقة غائمة في نفوسنا نلجأ الى المجازات ، وأدهى من ذلك أن لا تكون لدى الناقد «حقيقة» يريد أن ينقلها الى الآخرين فيهيسم وراء عبارات شعرية سابغة الذيول يجرجرها لاثارة الغبار

ظانا بذلك أن تصاعد الغيار وحده كاف للدلالة عليه الفارس والفرس . وكذلك فانني تعمدت ألا أمنح الشَّاعر الذي أدرسه نصيبا من المستوى الفكري والانسانسي والنضالي اكبر مما يستطيع شعره نفســـه ان يصوره لأني أكره أن امنح أي شاعر «مركبًا» فكريا لم يدر له في خلد المطو"لة تصبح المقارنات عبئا غير صغير ، رغم انها مفيدة في توسيع الآفاق وتوجيه الانظار الى المعالم المشتركة والمظاهر الهامة ، ولكني لست ادرس الشعر الحديث في هذا الكتاب وانما أحاول التركيز قدر المستطاع على شعر شاعــر واحد هو السياب ، ولهذا وحده لم ألجأ الى المقارنات إلا نادرا . وكنت أعد هذه الدراسة لتظهر قبل هــــذا الوقت بكثير ، اذ كان معظم مادتها بجاهزا ليدو"ن في فصول قبــل سنتين تقريباً . ولست احب أن اثقل على القارىء بالحديث الذاتي عن الشئون العامة والخاصة التي حالت دون ما أمَّلت ، وبعض تلك الشئون قد جعلني ــ فترة من الزمن ــ

أشك في قيمة أية دراسة نظرية وأنا مشتت النفس تحت دوي الدعوة الملحة الى الكفاح العملي المصيري ؛ يكفي ان أقول ان كتبا ومقالات كثيرة ظهرت عن السياب في أثناء ذلك ، وقد طالعت كل ما وصل الى منها مطالعة مستفيد ، ولكنها كانت متفاوتة في قيمتها وفي منحاها : فبعضها تأبيني. لا تتطلبه هذه الدراسة ، وبعضها نقدى إلا أنه لا يتلاءم والمنهج الذي اخترته ، وبعضها اخباري ولعلَّه كان اكثرها نفعاً لانه يقو"ي أجزاء الصورة التي أبنيها أو يضيف اليها . وكثيرا ما وقفت وأنا اكتب هذا البحث لالقي علمى نفسى هذا السؤال: لماذا أتصدى لكتابة ما يحسنه كثيرون غيري ــ ممن عرفـــوا السياب وعاشروه ــ اكثر مــا احسنه ? ثم تتضاءل حدة السؤال حين أذكر ان كثيرا من اولئك الناس لم يضنوا على" ابدا بجميع الوسائل والادوات التي تمكنني من القيام بهذا العمل بل قدموها الي" راضين مشجعين . ولولا الشهادات الشفوية والوثائق الخطية التي حصلت عليها لم يتح لهذه الدراسة أن تتم على هذا الوجه ،

فأنا مدين بواجب الشكر لعدد كبير من الاصدقاء: وفي طليعة هؤلاء ، الشاعران : الاستاذ خالد الشواف والاستاذ على أحمد سعيد (أدونيس) والدكتور سهيــــــل ادريس فانهم جميعاً قدُّموا لي ما في حوزتهم من رسائـــل السياب؛ وتلطف الاستاذ الشواف من بينهم فأرفق الرسائل بالاحظات تفسيرية قيمة ، ونزولا على رغبته الكريمة أغفلت التصريح بأسماء من كان السياب يتغزل بهن "، كما أغفلت ذكر اسماء اشخاص كان يشير اليهم في تلك الرسائل ، ولم أخالف هذه الرغبة الا مرة واحدة حين ذكرت اسم محبوبته الريفية ؛ والاستاذ محمد على اسماعيل صديق السيـــاب الوفي ، والاستاذ نجاح السياب اذ سمحا بتصوير ما لديهما من قصائد للسياب لم ينشر بعضها . والاساتذة : الشاعـــر الكويتي على السبتي رفيق السياب في فترة استشفائه بالكويت ، والدكتور عبد الله السياب ومصطفى السياب شقيقا المرحوم بدر ، وعبد اللطيف السياب ابن خاله الذي كان رفيقا له في المرحلة الدراسية بالبصرة ، فاليهم يعـــود

الفضل فيما تجمع لدي من شهادات شفويسة ، ومحمود يوسف الذي سمح باستنساخ دفتر يحتوي عددا مسن الموضوعات الانشائية بخط السياب ، ومحمد عبد الجبار المعيبد مدير ثانوية القرنة لانه أذن بتصوير قصيدة « فجر السلام » من نسخة محفوظسة بمكتبته ، والصديست عبد الرزاق الهلالي الذي ارسل الي نسخته الخاصة مسن كتاب الاستاذ عبد الجبار البصري عن السياب ، والصديق الاديب خضر الولي الذي أمدني بعدد غير قليل من المؤلفات الغراقية وخاصة كتاب الاستاذ محمود العبطة المحامى .

ولست أنسى الجهد المشكور الذي بذله صديقي الحميم الدكتور محمد الصفوري والاستاذ حسن عباس في استيفاء بعض المعلومات اللازمة عن مرض السياب وعسن فترة اقامته الاخيرة في الكويت .

وأخيرا لا آخر! فان هذه الدراسة مدينة باكبر الفضل لشاب ضحى في سبيلها بقسط كبير من راحته ووقته وهو يجمع المادة اللازمة متنقلا بين بغداد والبصرة ، أعنسي ابن اختي البار الوصول السيد فتح الله احمد عباس السذي لولا جده وحماسته في الجمع والتقييد وتصوير الاصول الخطية والمنشورة في الصحف ، ومقابلته لكل من يستطيع ان يمده بمعلومات عن الشاعر الراحل لم أستطع أن اقوم بعبئها .

ان المعاونة الكريمة التي تلقيتها من هؤلاء الاصدقاء جميما كانت عاملا هامًا في انجاز هذا البحث ، وقد كنت أحس انهم قد أولوني ثقتهم حينما بذلوا ذلك العون ، وكل ما أرجوه أن يكفل هذا الكتاب الحفاظ على تلك الثقة الغالية ، فانها طريق الى مزيد من الثقة لدى سائر القراء ، والله الموفق .

بيروت في ٢٠ نيسان ١٩٦٩

اجسان عباس

-۱-البحث وعن البحث له

## أحجئار حبيكور

على امتداد شط العرب الى الجنوب الشرقي من البصرة ، وعلى مسافة تقطعها السيارة في خمس وأربعين دقيقة تقع «ابو الخصيب»التي تمثل مركز قضاء تابع للواء البصرة يضم عددا من القرى ، من بينها قرية لا يتجاوز عدد سكانها ألفا ومائتى نسمة تقع على ما يسمى « نهر أبو فلوس » من شط العرب وتدعى « جيكور » ، تسلك اليها في طريق ملتوية تمتد بالماشي مدى ثلاثة أرباع الساعة من ابي الخصيب ، وهـــي الزاوية الشمالية من مثلث يضم أيضا قريتين أخريين هما بقيع (بكيع) وكوت بازل ـ قرى ذات بيوت مـن اللبن أو الطين ، لا تتميز بشيء لافت للنظر عن سائر قرى العراق الجنوبي ، فهي عامرة بأشجار النخيل التي تظلل المسارح المنبسطة ويحلو لأسراب الغربان أن تردد نعيبها فيها، وعند أطراف هذه القرى مسارح أخرى منكشفة تسمى البيادر تصلح للعب الصبيان ولهوهم في الربيع والخريف ، وتغدو مجالا للنوارج في فصل الصيف ، فكل امرىء يعمل في الزراعة ، ويشارك في الحصاد والدراس ، ويستعين على حياته بتربية الدجاج أو الابقار ، ويجـــد في سوق البصرة مجالا للبيع أو المقايضة ، ويحصل عــلى السكر والــبن والشاي وبعض الحاجات الضرورية الاخرى لكي ينعم في قريته بفضائل الحضارة المادية ، واذا كان من الطامحين الى «الوجاهة» فلا بأس أن

يفتح « ديوانا » يستقبل فيه الزائرين من أهل القرية أو مــن الغربــاء ليشاركوه في فضائل تلك الحضارة المادية .

واكثر سكان جيكور ان لم نقل جميعهم ينتمون الى عائلة واحدة هي آل «السياب» ،وتمتد منازل بعضهم الى بقيع حيث تجاورهم عائلات أخرى تربطهم بها صلة المصاهرة ، أما كوت بازل فان آل السياب ينظرون اليها بنوع من الشنآن الناجم عن أحقاد وترات قديمة ، ولذلك كانت الروابط بينها وبين جيكور واهية أو عدائية . وحين ندرس مواقع هذه القرى الثلاث في شعر بدر نجد كوت بازل للسبب المتقدم معمودة مطموسة المعالم ، ونجد «بقيع» باهتة تتضاءل أمام المتقدم ثريكور» التي كانت منزلا لجد السياب لأمه ، ففيها نشأت أمه «كرعة» ، واليها كانت تتردد حتى ادركتها الوفاة .

وحين زفت كريمة الى شاكر السياب وهما ابنا عهر انتقلت من جيكور الى بقيع وعاشت في البيت الكبير بيت العائلة أو بيت الجد عبد الجبار مرزوق السياب وابنائه عبد القادر وشاكر وعبد المجيد واخواتهم ، وهو بيت اساسه مبني بالطابوق وسائره باللبن ، وواجهته الشارعة على المجتمع القروي «ديوان» يفيء الناس الى ظله حيث يرتشفون القهوة والشاي ويتبادلون الاحاديث المختلفة ، ويتناقلون الاخبار ، وفي أمسيات رمضان يتحلقون حول قارىء أو راوية يقص عليهم قصة فتوح الشام أو يقرأ في سيرة عنترة أو غيرها من «ملاحم» عليهم قصة فتوح الشام أو يقرأ في سيرة عنترة أو غيرها من «ملاحم» الى دنيا البطولات ، وكثيرا ما كانوا ينصتون الى حديث مرزوق السياب الى دنيا البطولات ، وكثيرا ما كانوا ينصتون الى حديث مرزوق السياب (جد شاكر) وهو يتحدث اليهم عن نابليون الثالث وعن العرب في ايران وعن موضوعات أخرى أصبحت شريطا طويلا من الذكريات التي لمون عيلة والد الجد في سن كبيرة (١) . ولو اتيح لك ان تزور ذلك

<sup>(</sup>١) توفي مرزؤق ( جد والد الشاعر ) عن سن كبيرة سنة ١٩٣٦ .

«الديوان» في اعقاب ١٩٣٠ لعلق نظرك بثلاث صور من بين الصور الكثيرة التي كانت تزين الجدران هي صورة كل من ابي التمن وسعد زغلول وكمال اتاتورك ، وهم جميعا يعدون طلائع حركات تحررية او على الاقل ما كان يعرف بالحركات التحررية في ذلك الاوان ، واذن لوجدت ان جو الديوان لا يعبق برائحة البن والشاي وحدهما ، وانما يتمو ج فيه دخان نقمة على الاحتلال المقنع بقناع الاستقلال ، وميل الى الثورة على الظروف السائدة . وكان اللسان المعبر عن تلك النقمة هو عبد القادر السياب ، اكبر الاخوة من ابناء عبد الجبار ، ولذلك فانه سرعان ما وجد نفسه عضوا عاملا في حزب سري ، اطلق اعضاؤه على انفسهم اسم «الحزب اللاديني» واخذوا يعقدون اجتماعاتهم في نفسه ، وينشرون مقالاتهم في صحيفة لبنانية اسمها ذاك «الديوان» نفسه ، وينشرون مقالاتهم في صحيفة لبنانية اسمها «الشمس» (۱) .

ورزق شاكر وكريمة ثلاثة من البنين وبنتا واحدة توفيت كريمة بعد وضعها ثم لحقتها الطفلة بعد قليل (سنة ١٩٣٢) ، فلم ينعم بدر \_ وهو ابنها الاوسط بين عبدالله ومصطفى \_ في ظل أمومتها الا قرابة ست سنوات (٢) ، كان في اثنائها شديد الثعلق بها ، يصحبها كلما حنيّت الى امها في جيكور فخفيّت لزيارتها ، أو قامت بزيارة عمة لها تسكن عند نهر «بويب» ولها على ضفته بستان جميل ، يحب الطفل ان يلعب في جنباته او يقطف من ثماره في ابان الثمر ، وكثيرا ما كانت الام تذهب الى أرض والدتها الواقعة على بويب أيضا ، فكان عالم الطفل الصغير يومئذ هـو تلك الملاعب التي تمتد بين احياء جيكور ومزارع بويب، وربما بقي هذان المكانان نصيبه مسن الحياة حتى النهاية ، فبينهما غيزل خيوط عمره وذكرياته وامانيه ، ومزج ثراهما بدموعه ، وفي أعماق قلبه خيوط عمره وذكرياته وامانيه ، ومزج ثراهما بدموعه ، وفي أعماق قلبه

<sup>(</sup>١) الحرية ، العدد ١٤٤١ /١٤ آب ١٩٥٩

<sup>(</sup>۲) ولد بدر سنة ۱۹۲٦ .

حفر لهما صورة لا تنسى ، وكان كلما مضى يشق دروب الحياة مشلا امامه شاخصين يوهنان من عزمه ويردانه الى الماضي ويجر "انه الى حلم طويل . وكان مما زاد في تعلقه بهما انه دفن في ثراهما أمه ، فأصبح هذان المكانان هما الطبيعة ب الام ، مجازا وحقيقة ، وازداد امعانا في توثيق الوشائج بين قلبه وقلبيهما حين خيل اليه أن أباه قد أساء الى علاقة مقدسة بزواج ثان ، وشغل بزوجه الجديدة عن أطفاله ، فد فع بالطفل الى مزيد من التعلق بعرق الثرى ، وفترت علاقته بوالده الذي يمثل الجحود والعصا وصوت المؤدب ، ومضى يبحث عن امه فوجد عشاءلت صلته ببقيع ، فلم يكن يذهب الى بيت ابيه الا لماما ، وكان تضاءلت صلته ببقيع ، فلم يكن يذهب الى بيت ابيه الا لماما ، وكان أبوه يعتد هذا جفاء واعراضا ، لانه كان يرجو لو ان اولاده ظلوا في كنه وكنف «امهم» الجديدة .

ولجيكور ميزة أخرى على بقيع لان الطفل يحس كلما ذهب اليها انه منفرد أو كالمنفرد بعطف جدته وحنانها ،اما بقيع فليست هي تجسيدا لزوجة الاب وحسب ، بل ان بيت العائلة فيها يعج عجيجا بالناس من كبار وصغار ويلتقي فيه أجيال ثلاثة ، وتحنو فيه كل أم على أطفالها ، دون ان تجد متسعا في قلبها لطفل غريب ، ويكبر الشعور في نفس الطفل في ذلك الصدور الغض بأنه محروم مطرود من دنيا الحنو الامومي ، ولذا فهو يفر من بقيع فراره من الوحش الهائل الذي يكاد ينشب فيه مخالبه ، ويناى عن ذلك الصخب الكثير ، الى طرفة تدسها جدته في جيبه ، وقبلة تطبعها على خده ، وابتسامة تنسيه ما يلقاه من عنت أو عناء .

والصخب يشتد فيالبيت الكبير الذي تتلاقى فيه الاجيال المتفاوتة

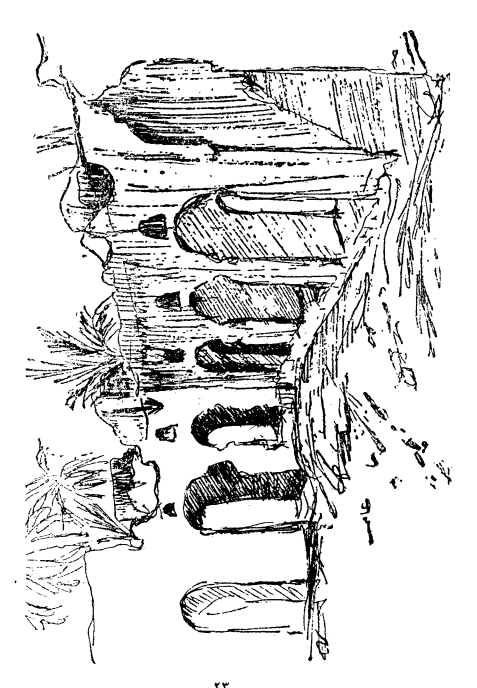
حين تضيق الحال المادية بين أهله ، ولا يجد الفرد فيه متنفسا لاحزانـــه وآلامه سوى التسخط على هـذا التصرف او ذاك، والحنق على هـذا الشخص أو ذاك ، ويصحب ذلك من شئون الصراخ و «النتر» ما يؤذي شعور طفل مرهف الاحساس ؛ وقد كان آل السياب يعـــدون في بقيع ثالث ذوي الاملاك ، وكانت امـــلاكهم مشــتركة فيما بينهـــم يتقاسمونّ غلتها ، ويقول بدر : «لقد تحدرت من عائلة علك بساتين للنخيل يشتغل فيها فلاحون يتقاضون الثمن من النتائج » (١) ، ولكن هذا القول يشير الى بقية «عز» قديم ، اذ ان العائلة بعيد ان جاء بدر الى هذه الدنيا قد تورطت في مشكلات كثيرة ورزحت تحت عبء الديون ، فبيعت الارض تدريجا وطارت الاملاك ولم يبق منها الا القليل ؛وحين كان بـــدر في صباه الباكر كان والده لا مملك شيئا ولا يعمل شيئا وانما يعتمد في رزقه عــــلى أخويه . وكل ذلك ينبيء عن أن الضيق المادي في العائلة الكبيرة \_ وهو ضيق متدرج حتى نشوب الحرب العالمية الثانية ـ كان يخلق النكــ د في جو البيت ، ويؤدي الى اهمال الاطفال او التقصير في تلبية مطالبهم ، ـنسبياً عن شئون النكد والتنغيص.

غير ان الشاعر حين يتحدث من بعد عن بيت العائلة في جيكور فانما يعني البيت الذي ولد فيه وعاش فيه سنوات الطفولة في ظل امه ، وقضى فترات متقطعة من صباه وشبابه الباكر في جنباته ، وهكذا ينبسط اسم «جيكور» على القريتين ، اذ ليست «بقيع» في واقع الحال الاحلة من جيكور ، وقد دعاه الشاعر في احدى قصائده المتأخرة «بيت الاقنان» وجعل عنوان القصيدة عنوانا لديوان كامل ، وهي تسمية غريبة حقا ، سنرجىء الحديث عنها هنا ، لنتولى القول فيها حين يحين

<sup>(</sup>١) الحرية: ١١٤١٠

موعدها ، ولكن لا بد لنا من ان نشير الى ان بعض الصحفيين زاروا هذا البيت في عام ١٩٦٥ وكان مما قالوه في وصفه : «البيت قديم جدا وعال ، وقد تحللت جذور (?) البيت حتى اصبحت كأسفل القبر ، والبيت ذو باب كبير كباب حصن كتب عليه بالطباشير اسم : عبد المجيد السياب ، وهو الذي يسكن الآن في الغرفة الوحيدة الباقية ... كان البيت قبل عشر سنين يموج بالحركة والحياة ... اما سبب هجر عائلة السياب لهذا البيت او بالاحرى لجيكور فهو بسبب ذهاب الشباب الى المدن بعد توظيفهم » (١) ، لقد انتصرت المدينة على القرية ، رغم مقت بدر لهذا الانتصار ، ولكنها سنة الحياة وشرعة الانسان الدي تعود ان يطلب الرزق عند تزاحم الاقدام .

<sup>(</sup>١) جريدة الثورة العربية ، بغداد (الغدد: ١٨٤ ـ ٢١ شباط ١٩٦٥).



https://telegram.me/maktabatbaghdad



السياب سنة ١٩٣٤

## صُورة وذكريات

غلام ضاو نحيل كأنه قصبة ، ركب رأسه المستدير كحبة الحنظل ، على عنق دقيقة تميل الى الطول ، وعلى جانبي الرأس اذنان كبيرتان ، وتحت الجبهة المستعرضة التي تنزل في تحدّب متدرج أنف كبير يصرفك عن تأمله او تأمل العينين الصغيرتين العاديتين على جانبيه فسم واسع ، تبرز « الضبة » العليا منه ومن فعرقها الشفة بروزا يجعل انطباق الشفتين فوق صفي الإسنان كأنه عمل اقتساري ، وتنظر مرة اخرى الى هذا الوجه «الحنطي» فتدرك ان هناك اضطرابا في التناسب بين الفك السفلي الذي يقف عند الذقن كأنه بقية علامة استفهام مبتورة ، وبين الوجنتين الناتئين وكأنهما بدايتان لعلامتي استفهام اخريين قدد انزلقتا من موضعيهما الطبيعيين .

ولو حفظ المرء حكمة «ضمرة بن ضمرة » النتي يقول فيها : «انما المرء بأصغريه ، وان الرجال لا تكال بالقفزان » وكررها على نفسه عشرات المرت ، لم تغنه شيئا كثيرا عما يعتقده الناس اذا هم طالعوا منظره ، وخاصة حين يكون الامر بحثا عن الطريق الموصلة الى قلب المحرأة .

وقد كان من شقاء بدر الذي ورث الضعف الجسماني عن ابيه ان أنفق حياته القصيرة منذ ادرك الحلم الى ان مات ، وهو يبحث عن القلب

الذي يخفق بحبه ، دون أن يجده ، وكان افتقاره الى الوسامة هو القفل المصمت على القلوب العديدة التي حاول ان يفتحها ، وكم استأنس بومضة عين ، ونسج من شعاعها قصة حب يخدر بها اخفاقه ، ولكنه كان في قرارة نفسه واعيا بأن الحب في كل مرة كان من جانب واحد .

وشوشة المراهقة في أذن بدر وحسيسها وهي تنساب في اعصابه ، وألسنة لهيبها وهي تحرق زرع سكينته ، هي التي جعلته يميز أبعاد الألم والحرمان والاخفاق ، ويستسلم الى السوداوية والدموع والحسرة واللهفة . غير أن المراهقة تمثل نهاية وبداية ـ نهاية لما قبلها وبداية لما بعدها ؛ ومن الخطأ ان تتجاوز سنوات الطفولــة والصبا الاول بهذه السرعة لنركز القول في فترة المراهقة وما بعدها . لكن من يدرس حياة بدر يضطر الى ذلك لان الذين عايشوه لم يعودوا يذكرون منــــه الا الشاعر المشهور ؛ وهو نفسه حين يعود الى ماضيه الاول لا يتذكــــر الا امورا بارزة منها فقد الأم وزواج الأب من امرأة اخرى ؛ وفي احدى الرسائل يقول السياب انه حرم عاطفة الامومة وهو ابن اربع(١)، غير ان أخاه مصطفى يذكر ان والدتهما توفيت سنة ١٩٣٢ ، فاذا لم يكن الامر سهوا من مصطفى فان «تصغير» بدر لسنه يدل على امعانه في اثـــارة الشفقة على حاله في قلوب عارفيه . ويذكر بدر من أيام طفولته الاولى كيف بكى حينما قتل أحدهم كلبة ذات جراء وكان اكثر ما أبكاه منظر جرائها اليتامي ؛ كما يذكر عطفه على زنوبة التي كانت تخدم في منزلهم حين سرقت حفنة من أرز ، واكتشف أهل سرقتها ، فنشروا الأرز في احدى الغرف ، وطلبوا الى زنوبة أن تذهب لكنسها ، فلما رأت الارز علمت أن امرها قد افتضح (٢) .

وتشمل ذكرياته اقاصيص جده \_ على نحو مبهم \_ وقصـــص

الى خالد الشواف ( ۱۹۲/۱۱/۲۳ ) .

<sup>(</sup>۲) الحرية (۱٤٤۱) ۱۶ آب ۱۹۵۹ .

العجائز من عمة وجدة وغيرهما ، ومن اقاصيصهما حكاية « عبد الماء » الذي اختطف زينب الفتاة القروية الجميلة ، وهي تملأ جرتها من النهر ، ومضى بها الى اعماق البحر وتزوجها ، وانجبت له عددا من الاطفال ، ثم رجته ذات يوم ان تزور اهلها ، فاذن لها بذلك ، بعد ان احتفظ بابنائه لبضمن عودتها ، ولكنها لم تعد ، فاخذ يخرج من الماء ويناديها ويستثير عاطفتها نحو اطفالها ، ولكنها اصرت على البقاء ، واخيرا اطلق اهلها النار على الوحش فقتلوه ، اما الاطفال فتختلف روايات العجائز حول على الوحش فقتلوه ، اما الاطفال فتختلف روايات العجائز حول مصيرهم (۱) . كذلك تشمل ذكرياته لعبه على شاطىء بويب ، وهو لا يفتأ يذكر بيتا في «بقيع» يختلف عن سائر البيوت ، في ابهائه الرحبة ، وحدائقه الغناء ، ولكن اشد ما يجذب نظره في ذلك المنزل الاقطاعي تلك الشناشيل وهي شرفة مغلقة مزينة بالخشب المزخرف والزجاج الملون و وكم وقف يرقب تلك الشرفة التي تمثل الثراء والجاه بعين الفقير المحروم ، من يدري لعل ابنة «الجلبي» حذلك الزعيم الاقطاعي تطل منها:

ثلاثون انقصت وكبرت ، كم حب وكم وجد توهج في فؤادي ؛

غير اني كلما صفقت يدا الرعد

مددت الطرف ارقب ربما ائتلق الشناشيل

فابصرت ابنة الجلبي مقبلة الى وعدي (٢) .

لكن ابنة الجلبي لم تطل ولم تقبل ؛ ترى أكان للجلبي ابنة ام ان احلام بدر خلقتها دمية تعبد دون ان ترى ؟

اما عهده المدرسي في مدرسة باب سليمــان الابتدائية بأبــي

<sup>(</sup>۱) العدد الاسبوعي من جريدة الشعب (رقم: ٦١) السبت ١٢ تموز، سنة ١٩٥٨ .

<sup>(</sup>۲) شناشیل: ۹.

الخصيب ، ثم في مدرسة البصرة الثانوية حتى ١٩٤٢ فليس لديه عنهما الشيء الكثير من الخبر ؛ ويفهم من كلام صديقه الوفي محمد علمي اسماعيل انه قال الشعر وهو في المرحلة الابتدائية ، وكانت قصيدت وصفًا لمعركة القادسية ، وقد حملت المدرُّس على ذراعه حــين اخذ يلقيها (١) ؛ ولعله في هذه المرحلة من العمر ، وهــو يستشرف احــد الامتحانات ، نذر شمعة « لصاحب الزمان » اذا هو نجح في الامتحان ، فلما تحقق له مراده وحانت ليلة الثامن عشر من رجب ، لم يكن معــه فلسان يشتري بهما الشمعة المطلوبة ،وخشي من ان يخبر اهله بنذره لان النذر مما يقوم به النساء لا الرجال ، وتفتق ذهنه الصغير عــن ابتكار جديد ، فقد احضر زجاجة فارغة وملأها بالنفط ، ثم اخذ قطعة مـــن القماش وضع فيها فتيلة ركَّبها في القنينة ، وسد فوهتها بعجم التمر ، ثم اوقدها وطرحها في الماء (٢) . وفي المرحلة الثانوية بالبصرة سكن في محلة مناوي الباشا ، ونظم قصيدة يحن فيها الى جيكور ، وكان محمد على اسماعيل يساكنه فترة من الزمن ، ويذهبان كل جمعة الى ابسى الخصيب ، ومرة وجد ازهار الدفلي قد يبست فنظم قصيدة مطلعها :

لفح الاوام ازاهر الـذفلي فذوت كما يذوي سنا المقل (٣)

وكان شديد الاحتفال بهذه القصيدة ، يتغنى بها وينشدهــــا لاصدقائه ، حتى انه عاد اليها سنة ١٩٤٤ فزاد فيها الابيات التالية (٤) :

<sup>(</sup>۱) الثورة العربية ١٩٦٥/٧/١٨ ، ويقول بدر انه نظم اول قصيدة عامية وهو في السنة الاولى من دراسته الابتدائية ، ونظمم اول قصيدة بالفصحى وهو في السنة الخامسة الابتدائية في موضوع وطني وكانت صحيحة الوزن مليئة بالاخطاء النحوية (اضواء: ١٨) .

<sup>(</sup>۲) جريدة الشِعب (رقم: ٤٠٩٠) بتاريخ ١٩٥٨/٢/١٥ .

 <sup>(</sup>۳) الثورة العربية ۱۹۲۰/۷/۱۸

<sup>(</sup>١) رسالة الي خالد ٢٦/٧/٢٦ .

لرجوت لو دامت غضارتها قد كان وشك ذبولها أجلا ولكنت آمـــل ان اقبالها اما وقد ذبلت فلا أمـــل

وصل التي وعدت فلم تصل المملتقي ففجعت بالأجل واعب خمرة حسنها الثمل لي باللقاء فكيف بالقبل

غير انه \_ فيما يبدو \_ لم يحتفظ بشيء من هذه القصائد الاولى، وأقدم قصيدة مؤرخة من شعره تحمل تاريخ ١٩٤١، حين كان في ثانوية البصرة ، وعنوانها « على الشاطىء » ومطلعها (١):

طواهـا الموج يـا حب غدا نجـم الهوى يخبو على الشاطــىء احلامي وفي حلكــــة ايامـــى

عزاء قلبي الدامي

وهي ركيكة النسج ، فاستبقاؤها وحذف ما قبلها لا يثني بخير كثير على همهمات فترة القرزمة ، وقد كتب بدر في نهايتها عبارة اعتذارية خشية من النقد فقال : «أتسجل هنا ما قلته في سن الخامسة عشرة ?» . على ان القصيدة فيها جميسع المواد التي كان علمي محمود طه المهندس يصنع منها قصائده : فيها الفجر والشاطىء والاحلام وموكبها والموج والزورق والتسبيح وما الى ذلك .

<sup>(</sup>۱) رسالة الى خالد في ۱۹٤٤/۷/۲٦ .

# بواكيرالشِعر

يمكن ان يقال ان شاعرية بدر تفتحت مع بداية الحرب العالمية الثانية ، غير متأثرة او منفعلة بها ، وكانت تلك الحرب قد فاجأت الحركة الشعرية في جميع انحاء العالم العربي ، وهي تتقلب على مهاد الاحلام وتسبح في الاضواء والعطور ؛ كان محمود حسن اسماعيل قد بنى كوخه الريفي الجميل فجذب اليه كثيرا من الشبان الناشئين الذي يحبون البساطة ويؤثرون الحياة الريفية ، وكان المهندس يتنقل تائها في زورقه بين عوالم تتدفق فيها الفتنة ويعج فيها السحر ؛ وكانت قصائد هذيب الشاعرين قد اصبحت نماذج تستهوي من يحاول أن يعزف على القيثارة الشعرية ؛ وربها لم ينازعهما ثالث هذه المكانة ، وان استطاع أنور العطار أن يستميل اليه عددا غير كثير من انصار طريقته .

ولم تكن تلك الموجة الرومنطيقية هربا من الحرب لانها كانت راسخة الأصول قبل ذلك ، ولا كانت تمثل مفارقة صارخة مع الحرب نفسها ، لأننا حين ننزع عن عيوننا غشاوة التقليد ندرك أن الحرب لم تكن تمثل لدى الأمة العربية قضية انسانية بين ظالم ومظلوم ، وانما كانت في البداية صراعا بين قوى الطغيان من الجانبين ، فاذا اندحرت فيها بريطانيا لم تتحطم حضارة لتسود في موضعها همجية ضارية ، ولم تهو مثل عليا ليحل محلها بناء لا أخلاقي ؛ بل كان العرب قد عرفوا من

طغيان السياسة البريطانية و لاأخلاقيتها ما لم يعرفوه بالتجربة في التسلط الفاشي او النازي ، وما كان حديث ثورة الفلاحين في فلسطين (١٩٣٦ ــ ١٩٣٩) ببعيد عن الاذهان يومئذ .

ثم ان الامر أدق من هذا بالنسبة للعراق اولا ولبدر شاكر السياب ثانيا: أما العراق فقد حاول في حركة رشيد عالي الكيلاني تحدي بريطانيا وموالاة المحور ، ورغم أن تلك الحركة كانت قصيرة الأجل فانها كانت تجد التأييد الكامل لها في نفوس الفتيان الناقمين على السياسة البريطانية في البلاد العربية ، ولهذا عدت ثورة الكيلاني اتفاضة قومية ، ذات غاية تحررية ، وأما السياب فقد فتح عينيه على دنيا الشعر في أعقاب فترة سئم الناس فيها في العراق مواعظ الرصافي باسم الشعر الاجتماعي ومنظومات الزهاوي باسم الافكار العلمية ، وكانت الرومنطيقية هي اللون الجديد المستطرف حينئذ ، وهي الغذاء الذي يناسب فتى مثله في تلك السن الموشعة بالاحلام والآمال : عن طريقها تستطيع حساسيته المسرفة أن تتشكل ، ومن خلالها يستطيع أن يمكف على العناية بنفسه اذا اهمله الناس .

وكان العام المدرسي (١٩٤٢ – ١٩٤٣) وهو آخر مرحلة في ثانوية البصرة من أحفل الاعوام بالشعر ، ولهذه الظاهرة اسباب عديدة ، منها شعور بدر بأن الشعر لم يعد تلهيا بالنغمات والقوافي ، وانما اصبح قدره الذي لا محيد عنه ، فهو في السادسة عشرة من عمره يحس انه لا يجد أمن نفسه ولا طمأنينة روحه الا في حمى الشعر ، والمدرسة تشجع على الشعر وتعقد لذلك المباريات ، وتقرر الجوائز ، وحوله من رفاق الدراسة عدد من الشعراء يتنافسون تنافسا وديا في عرض تتاج قرائحهم، ومن هؤلاء صديقاه محمد على اسماعيل ( او السماعيل كما يكتبه السياب في رسائله ) وخالد الشواف ، وقد اضطر خالد أن يغادر البصرة الى بغداد دون ان يكمل فيها السنة النهائية وبعض التي قبلها لأن والده

نقل الى منصب قضائي ببغداد ، وأخذ الصديقان يتراسلان ، ويكملان العهد الشعري في البصرة بتبادل القصائد التي كانت تجد ، ضمس رسائلهما ، وكانت قصائد خالد من الحوافز على المعارضة ، كما كان لآرائه النقدية أثرها في توجيه بدر ، كان خالد يرى في تلك السن أن من شاء لنفسه الاعداد الشعري الصحيح ركب الصعوبة دون تهيب وبنى قصيدته على قافية واحدة ، ولهذا نصح صديقه بأن لا يبني القصيدة على قواف مختلفة ، فرد عليه بدر يقول : «قد والله تأثرت كشيرا بنصائحك فأخذت أحو لل بعض قصائدي من قواف مختلفة الى موحدة القوافي .. » (١) ، وسواء أراعى بدر هذه النصيحة أم لم يراعها في المستقبل القريب ، فانها مفتاح لمظاهر كثيرة في شعر بدر . كمذلك انتقده خالد في بعض الجزئيات كقوله في مطلع قصيدة «الخريف» :

قاد الخريف مواكب الايام فالدوح ناي في يد الانسام وليست رسالة خالد التي ورد فيها هذا النقد متوفرة لدي ، ولكن يبدو أن نقده انصب على فقدان العلاقة بين «مواكب الايام» ، وبين «فالدوح ناي» فرد السياب بقوله : « والذي جعلني أقول هذا المطلع هو بعض الحذف الذي جرى على القصيدة عند القائها اذ كان مطلعها «قاد الخريف مواكب الانغام» (٢) ، وهو اعتذار مضحك كما ترى والسر في الامر ان «مواكب الايام» أصح من الناحية الشعرية ولكنها ان بقيت كذلك لم تبق من علاقة بين الشطرين ، ولهذا جعل بدر هذا الشطر في المجموعة الشعرية التي لم تطبع : «رقص الخريف بفائض الانغام» ولا يخفى أنه شطر أشد قلقا من ذي قبل ، ولفظة بن بفائض "رك مكانها خاليا ثم اثبتت من بعد ، وكل ذلك يدل على مقدار ما عاناه الشاعر في سبيل أن يسلم بيته من النقد .

الى خالد ، البصرة ٢٣/١١/٢٣ .

<sup>(</sup>٢) الى خالد ، البصرة ١٩٤٣/١/٢ .

وتصلح هذه القصيدة نفسها نموذجا لبعض الاصلاحات التي كان السياب بتناول بها قصائده ، فهذا البيت:

عريانة من ثوب عشب نام ولعلها رأت المروج أمامها يصبح:

قد جر دتمن برد عشبنام ولا ريب في أن كلمة «جردت» قد اكدت فيه معنى السلب ؛ وهذا البيت:

فهوت تنبهها ولكن لا يعيي الاموات لحن الحب والتهيام قد أصابه تغيير كثير فاصبح:

فهوت تشاركها الأسى وتبثها اشجانها قبلا ولحن هيام والتغيير بدل على انتقال من فكرة الى اخرى مغابرة .

وثمة حادثة في هذا الدور كان لها اثرها البعيد في تفسية بدر ، وهي فجيعته في صيف ١٩٤٢ بفقد احدى جدتيه : «أفيرضي الزمـــن العاتى . أيرضى القضاء أن تموت جدتي أواخرِ همذا الصيف ، فحرمت بذلك آخر قلب يخفق بحبي ويحنـــو علي .. انا اشقى مـن ضمت الارض » (١).

ولم يرفق بهذا التفجع قصيدة في رثائها ، وانما ارفق به قصيدته «في الخريف» التي تقدم الحديث عنها وقصيدة اخرى بعنوان « يوم السفر » ، مطلعها :

من لقلبي على القدر قضى الامر بالسفر ثم عاد بعد خمسة اسابيع فكتب الى صديقه رسالة ضمنها رثاءه لحدته <sup>(۲)</sup> :

<sup>(1)</sup> 

الى خالد ؛ البصرة ١٩٤٢/١١/٢٣ . نشرت في ديوان اقبال : ٧٨ (ليل ١٩٤٢/٩/٩) وتاريخ الرسالــة (٢) · 1984/1/4

أسلمتني أيدي القضا للشجون اذ قضي من يردني لسكوني

وهي قصيدة «صبيانية» تماما في اكثر ما يحاوله الشاعر من معان وصياغة ، كأن يقول:

رفعوا نعشها ونحن حيارى لوددنا لو استطال الدجى او فبكائسي على الحبيب بليل كان خيرا من الوداع صباحا

فاستفاضت نفوسف بالجنون رجع الفجر عودة المستكين وهو قربي والدمع ملء جفوني وحبيبي اغتدى بركب المنون

ولا يرتفع سائرها عن هذا النسق ، وذلك امر لا تفسير له الا ان بدرا لم يستطّع ان يتمثل تجربة الفقد لهولها وقسوتها فهوت شاعريته تحت وطأة ثقل لا يستطيع الاضطلاع به ، واذا كان فقد جدته لم ينجب شعرا رثائيا صالحا ، فانه عمَّق لديه منابع الحزن ، وأشعره من جديلاً بحاجته الملحة الى الحب والحنان \_ كان قد مضى عليــه بضع سنوات وهو يتفرّس في كل وجه جميل يلقاه لعله يصرخ مثلما صرخ ارخميدس: وعذوبة القبل ، بل انه حين دعاه صديقه خالد الى زيارة بغداد تعلل بأن «الصبايا العذاري الريفيات يتشبثن ببقائه» (١) ، ولكن حين إرسل اليه صديقه قصيدة غزلية فيها ذكر لبعض الاسماء ، وصرح له بأن مثل هذه الاسماء من نسج الخيال ، جن جنون بدر دهشة ، كيف يمكن ذلك ? صديقه نموذج حي للوسامة والعافية وقوة الشباب ، فتي ملء اهاب حيوية ونضارة وجمالا ، ثم لا يعرف فتاة من لحم ودم ? اذن ليس القبح هو العقبة الوحيدة في سبيل الحب. وبين الشك والقبـــول كتب الى صديقه يقول: أحق ان كل الذي قلته في قصائدك خيال ؛ أحق أن (...) و (...) عاشتا في بالك فقط ? أأصدق انك لم تعرف الحب ? أأنت مثلي

<sup>(</sup>۱) الى خالد \_ البصرة ٢٦ مايس ١٩٤٢ .

لم تعرف فتاة بعينها ?.... أأنت مثلي محروم من العاطفة لا يرى قلبًا يخفق بحبه ? لا ، فانت وان صدقت في زعمك لست مثلى وأرجو الا تكون مثلي ان شاء الله ... مرت السنون وأنا أهفو الى الحب ولكني لم أنل منه شيئا ولم اعرفه ، وما حاجتي الى الحب مــا دام هناك قلب جدتي يخفق بحبي ... (١) » وكان خالد ابعد ادراكا لطبائع النفوس من بدر ، ولهذا حاول ان يطب له في محنته ، لعل بدرا يجد في حال صديقه عزاء لنفسه ، وكان عزاء ولو الى حين . ترى لو ان خالدا سلك غير هذا السيل ، أكانت الصداقة تظل قائمة بين الشابين يومئذ ?

كان بدر في هــــذه المرحلة شابا بسيطا لا يتعدى عالمـــه القريـــة وضواحيها ومدينة البصرة او ما عرفه منها ، اما بغداد فانها لا تعيش في خياله ، فهو يتهيب الحديث عنها او الاستشراف لزيارتها ؛ ودجلة كيف حاله عند بغداد ? انه رآه في الحلم فعجز عن ان يقول فيــه شيئا مــن شعر ، فهل هو كما رآه في المنام (٢) ? ولسنا نستطيع أن نحدد عالمه الثقافي الخاص حينئذ، ولكنَّا تنصور انه كان يكثـر من قراءة الشعر \_ وخاصة ما كان ينشر منه في الصحف \_ ولم ىكن في احداث الحياة العراقية اثناء الحرب ما يحدد له موضوعه الشعرى المفضل ، كان ريفه عالمه المحبوب ، ولذلك فانه اتخذه مادة لشعره ، وارتبط معه بعلاقات عاطفية رقيقة ، الا ان هذه الرابطة لم تجد امتحانا ولهذا اكتفى بدر بأن ينقل صورا ريفية كبرى ، لانه عاش تلك الصور واحبها ، مهما يكن رأى النقد في صوره ؛ ولولا قوة تلك الرابطة العاطفية بينه وبين الريف لاستطاعت الاحداث التي نجمت عن ثورة رشيد عالى ان تجره وشبعره الى منطقة السياسة ، ولكن عدم تبلور فكرة سياسية غائيــة في ظروف من العسف والتنكيــل قام بهـــا

الى خالد \_ البصرة ٢٦/١١/ ١٩٤٢ . الى خالد \_ البصرة ٢٦ مايس ١٩٤٢ . (1)

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$ 

نوري السعيد براً بمصالح سيدته العظمى بريطانيا ، جعلت المتحمسين من الشباب يصمتون على ألم ، ويكتفون بالتلميح دون التصريح ، وفي مارس (آذار) ۱۹۶۲ صدرت أحكام بالاعدام غيابيا ضد رشيد عالى واثنين من وزرائه هما يونس السبعاوي وعلي محمود الشيخ ، الى احكام اخرى بالسجن ... ثم قبض الانجليز على بعض العراقيين في ايران وسلموهم الى الحكومة العراقية ، فنفذ حكم الاعدام في يونس السبعاوي وفهمي سعيد ومحمــود سلمان (١) فكتب بدر في رثاء هؤلاء الثلاثة قصيدة بعنوان «شهداء الحرية» ، وفيها يظهر لنا ان مشاعره كانت مع ثورة الكيلاني وان بذور النقمة على سياسة نوري والوصى تعود الى هذا التاريخ ، ومن ابياتها :

> اراق عبيـــد الانجليز دمـــاءهم رشيد ويا نعم الزعيبم لامة لأنت الزعيم الحق نبهت نو"مـــا

ولكن دون النـــار من هو طالبه اراق ربيب الانجليز دماءهم ولكن في برلين ليشا يراقب يعيث بها عبدالاله وصاحب تقاذفهم دهــر توالت نوائبـــه

وهذا هو الصوت الوحيد الذي يتحدث فيه عن مشكلة وطنيــة فيما وصلنا من شعره حتى التحاقه بدار المعلمين .

غير ان اختيار مناظر الريف المسطحة لا يصنع شاعرا حتــــى ولا شاعرا للطبيعة ، وكان لا بد لبدر من ان يخوض تجارب جديدة ، وكانت التجارب المدرسيــة مضللة الى حــد كبير ، فقد كــان اكثــر الموضوعات التي يقترحِها مدرس الانشاء من نوع الفواجع الميلودرامية، وكانت نفسية بدر شديدة التقبل للحزن ، ولكنها حتى عهدئد لم تكن تفهم او تستسيغ الاغراق في صور الفجيعة ، لذا فعندما اقترح عليهم المدرس الكتابة في احد هذيب الموضوعين : ( ١٩٤٣/١/٢٦ ) (١)

Longrigg, S. H., Iraq 1900 to 1950, pp. 304 — 305. (1)

المفاخرة بين مصور وشاعر (٣) قرية كثيرة الرخاء شديدة الرحمة والعطف على غيرها من القرى اندلعت فيها ألسنة النيران .. الخ ، اختار بدر الموضوع الاول ليؤكد تفوق الشعر على الرسم بحجج الزامية أو خطابية تمثل مستوى تفكيره في ذلك الدور من حياته . ثــم كتب في موضوع « ضال في غابة جنَّه الليل وقد امتزج دوي ٌ الريح بصــوت الآساد ... » وبهذا الموضوع وجد الباب مفتوحاً للحديث عن الموت مع أنه تجنبه في موضوع القرية التي التهمتها النيران ، « اولئــك الناس الذين ضلوا مثلي ثم تلاشوا امام ظلمات الليل بعد ان اطلقوا صرخات الرعب التي لا تزال تطرق الغابة كلما جن الليل .. انني اسمع حشرجتهم وأرى خلال الاغصان جماجمهم الصفراء تطل علي بمحاجر كأنها قبور مظلمة ، وكأنني اسمع نداء خفياً من إولئك الاموات ، انهم يقولون : انني ضيفهم الليلة ، يا للهول ! » فلما طلب اليه أن يكتب « عن طبيب ذاع صيته ونبه ذكره اصيب بداء عياء حار فيـــه الاطباء » ، تفمص في بعض أجزاء الموضوع شخصية الطبيب واخذ يتحدث عن نفسه قائلًا: « كم اتحسر على تلك القرية النائية الجميلة بحقولها الخضراء التسى تتسابق فيها الجداول التي وصلت بين ضفافها جسور صغيرة من جذوع النخيل ، هذه الجسور تشبه قلبي ، قلبي الذي تعبر عليه حوادث الزمان ونوائبه ، وهو معروض على ينبوع الحب ولكنه يرى المياه ولا يشربها؛ اني لأذكر الراعيات الريفيات الجميلات ، ان نهودهن تسبق أجسادهن أغنامهــن بألحان مزماري ولكن قلوبهن لا تحركها أنغامي ، وأذكر تلك الريفية الحسناء الراعية التي احبها القلب مرة ... الخ » (١) ؛ ومثل هذا التقمص للضال الذي يترصده الموت وللطبيب الذي كتب عليم بدر ان يموت بالعدوى من الحبيبة اصبح امرا سهلا على بدر لان فكرلة

<sup>(</sup>۱) کتب بتاریخ ۱۹۹۳/۳/۲۶ .

الموت اصبحت تسيطر عليه بقوة ، وتلاحقه في اليقظة والحلم والحـــل والترحال .

وتظهر في احد موضوعات السيئاب الانشائية نغمة دينية لا نجدها في غيره ولا تتضح على وجه مباشر فيما بين ايدينا من شعره ولكنا نذكر ان بدرا كان شديد التأثر بشخصية استاذه محمود يوسف الذي علمه العربية في مدرسة البصرة ، وقد عرف الاستاذ محرود بالورع والتقوى ، ويشهد الاستاذ عبد اللطيف السياب الذي عاش مع بدر في تلك السن ان بدرا وصديقه محمد علي اسماعيل كانا يخرجان من المدرسة الى الجامع ، ويحافظان على الصلاة في اوقاتها ، وان الاستاذ محمد علي اسماعيل ظل محتفظا بهذه الروح الدينية ، اما بدر فربا ابعدته عنها مؤقتا تقلبات الحياة التي عاناها . ويضيف عبد اللطيف قوله : انه ما يزال يحفظ ابياتا متفرقة من شعر بدر المبكر تومىء الى ذلك الاتجاه الديني . ايا كان الامر فان هذه الصلة الاولى من اليقظة خلى التقوى سيقو ي من بعد الميل لدى بدر للعودة الى جانب مما يمثل طفولته وصباه .

# راع دُور قطيمُع

نستطيع الآن ان نواجه طبيعة الاتجاه الشعري الذي عاشه السياب قبل ان ينتقل الى دار المعلمين ، فقد ألمحنا فيما مضى الى بعض مظاهره ولكنا لم نحدد معالمه الكبرى وخصائصه العامة . ولسنا بحاجة الى ان نعيد الوقوف عند رثائه لجدته او رثائب للشهداء الذين قاوموا الاستعمار الانجليزي ، ولكنا بحاجة الى ان نكرر القول بأن الريف كان مجال هذا الشعر وموضوعه ، ذلك لأن اتخاذ هذا المنطلق يسهل علينا فهم التفريعات والدقائق التي قد تنجم عنه . وقد تحدد هذا الريف في خاطر بدر بأنه الطبيعة الجيلة الطاهرة الخيرة المعطاءة ولهذا تحدث عن خاطر بدر بأنه الطبيعة وشتائب ، محاولا أن يرسم لكل فصل مسن الفصول لوحة خاصة ، ولم يكن همه في تلك اللوحات الا ابراز قدرته على الرسم ، فاذا استطاع ابتكار صورة جديدة أو وفق الى تعليل حسن لصورة قديمة ، احس انه أدى مهمة الشاعر الكبرى ، فهو يجهد الجهد كله ليقول شيئا لم يقله غيره في صورة قوس قرح من قصيدة الشتاء فيقول :

وكأنما قوس السحاب وقد بدا أوتـــار قيثــار مضت تتنادم فتقاربت حتــى يعاود عزفهـا مـرح الانامــل بالملاحن عالم

وشبيه مهذا قوله في قصيدة الخريف يصف الاوراق الساقطة :

سقطت فكل وريقىة قيثارة

مقطوعة الاوتسار والانعسام عبرت أغانيها الفناء واصبحت توحسي السي الفنان بالالهام

ولست تجد في هذه القصائد من روح الشعر سوى هذه المحاولة التصويرية ، فهي توميء الى ان الشاب يتشبث بجدة الصورة ، اما فيما عدا ذلك فانها قصائد بليدة بطيئة لا تنبض فيها حياة .وأحيانا يحاول ان يطرح الصور العامة ثم ان ينكفىء عملى نفسه فيستخسرج مواجده ويبسطها فوق مربعات الصورة الكبرى واطارها العام ، وكأنما يجمع بذلك بين شقى القصيدة ، وهي طريقة اقتبسها من أنور العطار ، وقصَّر عنه فيها تقصـــــيرا واضحا ، لأن العطار ذو ازميل حادة في التصويــر واستثارة الدفائن النفسية معا ، وذو قدرة على الصقل لا يحسنها بدر في تلك السن ، فحتى ذلك الحين كان محصول بدر من الشــــروة اللغوية ضئيلا نسبيا ، ولذلك كان اذا اختار بحرا يتطلب الجزالة أعيا قبل نهاية البيت وأصبحت قوافيه وجمله المكملة للمعنى مضحكة في مواقعها شاذة في صلتها بما قبلها ، ومثال ذلك قول ه في قصيدة « اصداء البعاد »:

> صرعت جوی لما رنت لی بمقلة ففتحت انحاء الفؤاد بناظر وما کنت ادری ان عینا کلیلـــة

وشوق لسلميي ذكره متوارد يلم بها رسم الكسرى ويعساود آلى غــــدت الحاظـــه تتــــوارد لتأسر قلبا في الهوى وتكايــد

فليس أشد امعانا في الركاكة من «ذكره متوارد» «غدت الحاظــه تتوارد» «وتكايد» في مواقعها حيث وقعت ، ولهذا كتب بدر ملحوظة عند هذه القصيدة لعلها مما كتب من بعد: «تقليد للاقدمين لم يبلغ منزلة المقلد ولا يلائم روح العصر» . كان خالد ــ كما تقدم ــ يلح عليه ان يبني قصيدته على قافية واحدة ، يريده ان يكون جزلا ، ولكن الجزالة تشترط قبل كل شيء السيطرة على اللغة ، وأنى له ذلك ? ولهذا كـــان أقدر على غنائيات على محمود طه المهندس التي تبنى على عدد مـــن القوافي ، وتعتمد الفاظا سهلة وأوزانا خفيفة ، وكان ينظــــم كثيرا من قصائده على هذا النحو دون ان يطلع خالدًا على هذا اللون من القصائد، قبل عام ١٩٤٦ ، ولا تحس في هذه القصائد بأن التركيب متعب له كما في القصائد السابقة كقوله في قصيدة «يا قمر»:

كم غازلتك الانجم الساهمــة وارتعشت في نــورك السلسل وكم غفت انــوارك الحالمــه فوق ميــاه النهــر والجــدول وزهرة في حجرها نائمة مكبرة للخالق الاول

قد هدهدتها النسم الناعسة ولم ترل في حلم معجل

نحرى حسان الريف بين الربوع والزورق الساجي مصل خشوع الكل مشتاق فجد بالطلوع لو استطاعت قبلتك الفروع

ورنة المزهر فوق الاكسم محرابه الشهط البليل النسم وامسح على الكون جراح الالم واسمعتك الريح عنذب النغم

وعندما احس بدر من نفسه القدرة على هذا اللون من الشعر اختاره لينقل مشاعره «الرعوية»

ولكن كيف تأتى لبدر ان يهيم حبا بالرعاة وحياتهم وألحانهـــم وأغانيهم ? من السهل التطابق بين حياة الريف وحياة الرعى ، فالرعـــاة ايضا جزء من الريف ، وأغانيهم الحزينة وراء قطعانهم وألحان الشبابـــة التي تغزل الآفاق بحنينها الاسيان من السهل ان تجعل شابا حالما محبا للريف يتصوره «اركاديا» الساحرة ذات الحياة البسيطة البريئة والحب الطاهر والحمال الطبيعي ، ولكن عاملا آخر دخل في حياة بدر هو الذي جعل الريف في عينيه مجتمعا للرعاء . ومفتاح هذا في قصيدة «مريضة»

التي ارسلها الى صديقه خالد (١) ، وقد صدّر تلك القصيدة بقوله : « الى التي لا تفهم الشعر ولا تسمع قصيدتي هذه ولن تسمعها ، ارفع هذه الآهات لعلها تنوب عن زيارتها وهي على فراش المرض » ؛ ومــن تلك القصيدة:

مريضة ? لكربي يا (هويل) ولي وللقلوب التي ضلت مقاصدها مريضة ? لم ينلك الداء واحــدة فالروح مثلك عاد الداء وافــدها وكانت «هويل» هذه واسمها «هالة» (وتنطق محليا هيلة) بدوية من احدى القبائل العربية التي تعيش في الحدود الايرانية ، ثم انتقل أهلها فسكنوا في ارض لهم بأبي الخصيب وفي احدى السنوات غطى الماء أراضيهم فأعطاهم السياب الجد قطعة من أرضه ليقطنوا فيها ، وكانت هالة تراعي القطيع كل يوم ، فتعرف اليها بدر وخفق لها قلبه ، وهو في آخر عـــام دراسي بثانوية البصرة ، فاصبح هو الراعي صاحب الناي والتلاحين الحزينة (٢):

> لاجلك أطــوى الربى شاردا وأسكب في الناى قلبي الكئيب وكسان لحونا دعتهما الربسي يسلسلها الليل في صمت

أردد انفامي الضائعة فتغمره النشوة الخادعية فقر "ت باحلامها الرائعه فتوقظ اشواقه الهاجعيه

يغني فلم يستطع: « خبا لحن قلبي ولكنه بحدثها انه حاول ان ومات الصدى » .... ولذا فانــه يكتفي بذكريات الامس:

وما أعـــذب الأمس للذاكــر تطوف ءاـــى قلبـــى الحائـــر سرى الوجد في حلمها العابر

وفي ذكر امس عزّاء لنــــ فكم قبلة ذاب فيها الغرام فيا لمحــة من شعـــاع الخلود

<sup>(1)</sup> 

تاریخ القصیدة ۱۹۴۳/۱/۱۵ . من قصیدة «مزمار الراعي» بتاریخ حزیران (یونیه) ۱۹۴۲ . (٢)

\* \* \*

وكف بدموع المقل فرددت ثم صلاة القبل واطفأت فيه شعاع الامل كمن اسكرته لحون الجذل ؟

دعاك فؤاد طوى صفوه اقام الهوى منه محراب ولكنك اليسوم حطمت آينشد من راودته الشجون

هل تغيرت «هيلة» عما كانت بالامس ، أو أن الشاب الواهم بنى قصة حب ثم وجدها تريد ان تنقض فبكى أحلامه ? ان حقيقة العلاقة بين بدر وتلك الفتاة امر محفوف بالغموض ، وسنعود الى هذا الموضوع مرة اخرى ، ولكن يكفينا هنا ان نلمح قدرة الشاعر في هذا المجال «الرعوي» على أن يمنح قصيدته ما تتطلبه من انفعال عاطفي ، وأن لا يشغله الرسم لاجزاء الصورة عما يريده من تعيير ينقل ذلك الانفعال . وفي ذات يوم عاد من المدرسة الى قريته في اجازة قصيرة فصور «عودة الراعي» الذي رجع للمرعى القديم فرآه وقد غيرته الليالي وهجرته الراعية (۱):

لم تطل غيبتي عن الجدول الجاري وها انسي اراه يجف لم تطل غيبتي عن الطائر الممعن شدوا فسا له لا يسدف لم تطل غيبتي عن الزهر في الاكمام واليوم رنح الزهر قطف لم يطل عن حبيبتي ايها الروض غيابي فما لها لا تخف

بل ربما صح ان نقول ان حدة الانفعال جعلت تجاربه في القصيد الجزل اكثر نجاحا ، كما يتجلى ذلك في قصيدته « همسك الهاني » (٢):

<sup>(</sup>۱) تاریخها ۲۸/۱۹۴۳ ۰

۲۹ تاریخها ۲۹/۷/۷۹ ، دیوان اقبال : ۲۹ .

خيالك اضحى لابسا من فؤاديا وكنت كذاك الطائر الخادع الذي فيعدون بين العشبوالزهر نحوه فما زال فى اسفافه وانطلاقـــه

رداء موشى بالرؤى البيض حاليا يراه رعاة البهم في المرج هاديا وان قاربوه طار جذلان شاديا فلا هو بالنائسي ولاكان دانيا

فهنا يتابع الصورة الى نهايتها دون ان ينتابه ضعف في التعبير ، ومن هذا القري قصيدته « ذكريات الريف » وفيها يقول (١) :

تذكرت سرب الراعيات على الربى وبين المراعي في الرياض الزواهر ورنات اجراس القطيع كأنها تنهد اقداح على ثغر شاعد اقدود قطيعي خلفهن محاذرا وانظر عن بعد فيحسر ناظري وما كنت لو لم اتبع الحب راعيا ولا انصرفت نحو المروجخواطري اليها طويت الليل بالليل صابيا وطاردتها (مستهونا) بالمخاطر وقبلت حتى البهم لما رأيتها الى اثر من ثغرها غير ظاهر فقد اهتدى في قبلة اثر قبلة الى اثر من ثغرها غير ظاهر

وعلى الرغم من ان مستوى القوة في تعبيره قد ارتفع ، فان لمسات الضعف منثورة هنا وهناك ، وفي هذه القصائد الاولى بذور قوتسه وضعفه معا ، قوته في الانفعال او تصيد الصور ، وضعفه في التعبير ، او لجوءه الى التضمين كما في قوله (٢) :

وسرى الغمام على الحقول فرجّعت انهارهـــا لحنا أهـــاج غرامه وشجونه 4 فجرت هواطل دمعــه وغدا يريق على الفروع مدامــه

ان ضعف التعبير سيقنعه عن قريب بأن البناء المتساوي في ايقاعاته ونعماته يلجىء الشاعر الى الاضطرار فيوقعه في ضعف ، وان حاجت

دیوان اقبال: ۷۳ .

<sup>(</sup>٢) من قصيدة احلام الربيع - ١٩٤٢ .

الى التضمين ستقنعه بعد قليل ان ليس من الضروري ان يكون البيت وحدة قائمة بذاتها ، ولم لا يكمل المعنى في خمسة أسطر ما دمنا نطلب صورة كاملة (انظر صورة الطائر السابقة) . كل شيء ينبىء بأن الثورة على نصائح خالد آتية لا ريب فيها ، ولكن الصداقة ما تزال أغلى منها ، كما أن مدى الاطلاع نفسه لا يسمح بكثير من الجرأة في مبارحـــة المألوف (١) .



السياب سنية ١٩٤٣٠

<sup>(</sup>۱) قد يسأل القارىء هنا هل نشر بدر شيئا من شعر هذه الفترة حين حينند . وبهذا الصدد اذكر ما اورده الاستاذ محمود العبطة حين تحدث عن تسليم السياب ذات مرة علنى الاستاذ ناجي العبيدي صاحب جريدة «الاتحاد» قال : وعندما سألت السياب عن كيفية التعارف مع العبيدي قال لي : ان اول قصيدة لي نشرتها عنده في سنة ١٩٤١ (العبطة : ٨ - ٩) .

## ببن لأقحوانه وذأتِ المنديل

كانت النقلة الى بغداد في مطلع العام الدراسي (١٩٤٣ – ١٩٤٤) والى دار المعلمين منها تحو لا الى عالم جديد يكفل للسياب مزيدا من الثقافة وقسطا من الشهرة الادبية ، وانفتاح العينين على صخب الحياة ومختلطات احداثها في ابان الحرب العالمية الثانية ، ويوسع الكو ة التي يطل منها على العالم الخارجي ، ويقرب الى انفه الفاغر على روائح الانوثة نماذج متنوعة من نساء يعشن في الواقع عيش الآدميين الذين يخطئون اكثر مما يصيبون ، ويخضعون للنزوات العابرة ، وتتحول بهم العلاقات حينا الى اليمين وحينا الى اليسار ، ويفلسفون الهجرة المتأرجحة بهم بين الواقع والمثال .

ومن عجب ان «الراعي» الذي كان يهم بمقارقة المروج الحبيبة لم يبك لان القطعان ستغيب عن ناظريه ، وانما تغنى بالسلوان واشتق معنى شعريا من الفراق يحيله الى حقيقة ضرورية . ها هو قد افرد عن من يجب ، وهل يمكن للنور ان ينفذ من بين دفتي النافذة الا اذا انفردت احداهما عن الاخرى ، وهل يمكن للطائر ان يطير الا اذا تباعد جناحاه منشورين (۱) ?

وكنا لوحتى نافذة في هيكل الحب فلو لم نفترق لم ينفذ النور السبى القلب وكنا كجناحي طائسر في الافق السرحب فلولا النشر والتفريح لارتد الى الترب

ولكنه في ختام هذه القصيدة يشعرك بانه يسخر من نفسه ومن قدره حين يقول:

وكنا شفتي هذا القضاء مفرق الصحب فلو لم تنفرج لم تضحك الاقدار من كربي

وكان الشاب الضاوي يحمل في حقيبته بين مطوي الثياب مجموعة من الشعر الذي كان قد نظمه قبل تلك الرحلة ، ويعلل الظمأ اللاغب الى الشهرة بري وشيك ، انه «الفتح» الذي تركع له بغداد راضية عسن استسلامها ، لان الغازي الجديد لا يحمل لها دمار الغزاة السابقين . ولكن هذا «الفاتح» الرقيق الكئيب كان يحمل فوق عينيه وحول شغاف قلبه غشاوة من الرومنطيقية الاولى ، تحول بينه وبين رؤية المدينة على حقيقتها ، وتشده إلى الماضي وذكرياته ، وتجعله وحيدا في زحمة الناس.

وحين هبط المدينة تلقاه صديقه القديم خالد، وأخذ بيده في تعريفه الى زواياها ومنعطفاتها ، ولم يطل به الوقت حتى تعرف الى عدد غير قليل من الادباء والمتصلين بالحركة الادبية ، وكان اول اثر لهذه المعرفة أن وجد نفسه واحدا بين كثيرين يخوضون حومة الادب ، وانه ان شاء الظهور في خضم المنافسة فلا بد له من ان يتفرد ، اذ لم يعد شعره قاصرا على التغني المنفرد في سكون الريف او على المراسلات الدورية ينه وبين بعض الاصدقاء ؛ فانه طالب في دار المعلمين العالية ، والعيون تتفرس فيه بحثا عن الشاعر المستكن في مح عظامه ؛ وهو قد اصبح

بذكرى الرصافي ، وغدا احتفال بمرور اربعين يوما على وفاة عبد المسيح وزير ، وبعد غد مقام نهنئة بفوز الشاعر خضر الطائي بجائزة ادبية (۱) . دنيا مناسبات تفرض على الشاعر الذي لم يعرف سوى تصوير خلجاته الذاتية ان يصبح «خطيبا» او «عبد قافية» ، ولكن لا بأس: ان للشهرة سحرها ، ولو كان ذلك على حساب الاخلاص الفني ، وستتيح له هذه الندوة الصغيرة ان يلقي شعرا غير معلق بمناسبة . وهيأ له احد اصدقائه الحدد ـ الاستاذ محمود العبطة ـ احدى هذه الفرص ، وجمع له عددا من الادباء القي عليهم من شعره الذاتي ما ملك اعجابهم فقام اليه الشاعر هادي الدفتر وقبله ، ودنا منه خضر الطائي مهنئا ، وتحول عبد الرحمن البناء فجلس الى جانبه (۲) ، ذلك شيء لم يتـ له في جيكور او في البصرة ، وها هي زاوية من بغداد تعترف به شاعرا ينتظره مستقبـ للعظيـم .

ولو رددنا الامور الى اسبابها الحقيقية لوجدنا ان شعر بدر حينئذ لم يكن هو الذي يملك الاعجاب ، وانما هو ذلك التلاحم بين الانسان والكلمات ، تلاحما تضيع فيه الحدود بين الصوت والمعنى والملقي نفسه، ويغدو كل ذلك نبضات او جيشانا من الدموع ، او حشرجات مختنقة في قبضة الكابة والموت ، وظلت طريقة بدر في الالقاء على هذا اللون سواء أكان شعره هادرا ام خافتا ، متحمسا ام باكيا ، ولهذا عبر عنها مسن سمعوا القاءه ، في فترات متفاوتة ، تعبيرات متقاربة ، فقال الاستاذ العبطة وهو يتحدث عن دور مبكر في وقفات بدر امام مستمعيه « وأخذ يقرأ شعرا من انماط شتى بأسلوب مؤثر وحركات غريبة ، اذ كان يندمج في جو شعره اندماجا عجيبا ويؤشر اشارات تفصح عما في قلبه » (٣).

<sup>(</sup>١) العبطة: ٧.

<sup>(</sup>٢) العبطة: ٨.

<sup>(</sup>٣) العبطة: ٧-٨٠

وقال الشاعر بلند الحيدري وهو يومى، الى الانفصام العائم بين حقيقة الشعر والحركات التمثيلية: « ولم نكن لنمل من ساعه رغسم ما في القائه من دراماتيكية لا تبدو مريحة في احيان كثيرة» (١). وتقول الاديبة السيدة خالدة سعيد متحدثة عن القاء بدر في فترة متأخرة: « كان يقف على منبر الندوة اللبنانية بهيكله الواهي وعينيه الصغيرتين يصرخ بصوت غريب تموجه قشعريرة مرعبة ، يتفجر من ابعاد قصية » (٢) \_ وتلك أقوال متقاربة في الدلالة ، وان تفاوتت فيها الصياغة التعبيرية .

ومن رأى بدرا في تلك الفترة وهو يرتاد تلك الندوات الادبيـــة ويذهب في صحبة خالد الى جمعية الشبان المسلمين ويسزور جريدة مقهى «الزهاوي» لانه يعرف انه سيلقى فيه المشتغلين بالصحافة والأدب ويتمشى في شارع الرشيد مع فئة من الاصدقاء ، ويضحك بقهقهة عالية في ساحة دار المعلمين ، ويداعب هذا ويدبِّر (المقالب) المضحكة لذاك من رفاقه ، قدَّر انه سابح ماهر في تيار المجتمع ، وأن بغداد استطاعت أن تكون أما رءوما تضمه الى صدرها . ولكن الحقيقة كانت على خلاف ذلك ، فقد كان بدر حينئذ ما يزال وحيدا تائها عن نفسه ، لا يجد لـــه منتمى ، ولا يحاول الانتماء: فهو يطلب الوحدة لنفسه في مفهى «ابراهيم عرب» او مقهى «مبارك» ومعه عدد من الكتب اغلبها من الدواوين الشعرية ، فاذا سئم القراءة حوّمت به الذكريات حول الريف وحياتـــه الوادعة البريئة ، وهاله أن يجد هوة قد أخذت تنفرج تحت قدميه بين هذه الحياة الجديدة وتلك الحياة التي عاش يتغنى بها ، وأخذت مخيلته تقارن بين ما كان وما جد من شئون . وفي قصيدة «الذكرى» (٣) نجده

<sup>(</sup>۱) اضواء: ٠٠٠ .

<sup>(</sup>٢) اضواء: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) تاريخ هذه القصيدة ليلة ١٩٤٣/٨/١٨ .

يستعيد اللوحة القديمة ، ويعود على غصنين من الذكري الى ماضيه الا انهما يذويان لدى حلول الخريف ويعجزان عـن الطيران به الى مــرج الرعاة:

مجتذبا اغصانها المزهرات مستقصيا ما بينها فجموة تمر منها النسم الهائمات على نجيل المرج مستلقيات فالموج آهات حطمن ألصفاة اعبد فيك الله والراعيــات ينير في الليل سبيل الرعاة

ودوحـــة الذكــري تسلقتهـــــا أبصرت منها ذكريات الصب والبحر يسعى دونهـــــا زافــرا والبحر مــا كان سوى جدول

قالت لي الدوحة لا تبتئس ستهبط المرج ففيم الشكاة هاك جناحين فطر وائته واستوح فيه المتع الطارئات وقدمت بين دموع الندى فرعين من اغصانها المورقات

غنى الخريث الغاب الحانب فانتثرت أوراق راقصات وقبل أن أدرك ما أبتغيى ذوى جناحاي مع الذاويات

كان الحنين الى الرعاة يؤرقه ، وكانت صورة «هألة» ما تزال تعيش في قلبه ، رمزا لكل ما يحب في الريف ، ولهذا لم يكد يجد الفرصــــة سانحة في عطلة الشتاء (١٩٤٣) حتى خف الى القرية ، ولكن قصيدة «تنهدات» (١) تنبىء انه لم يستطع ان يراها ... «انها لن تأتي» ذلك ما قاله في التوطئة للقصيدة: أكان ذلك لان فصل الشتاء حال دون قدومها

<sup>(</sup>۱) تاریخها ۱۹٤٣/۱۲/۳ ۰

ام لان العهد قد انتهى ? انه يخبرنا في القصيدة انها اصبحت نائية ، حين يقول مخاطبا سعف النخيل :

من كنت أحذر ان تحجب طيفها عن ناظري نزلت بأبعد منزل سيان عندي اليوم قفر موحش وظلال روض مستطاب المنهل

وعلينا ان نقدر ان هذا النأي كان مكانيًا ، وكان طارئا ، ولعل من اسبابه ان الراعية لم تعد راعية ، بعد أن مات القطيع ، وسأل عنها فقيل له ان المروج لن تحظى بعد بطلعتها الجميلة :

أحزنا على ما اصاب القطيع اليف الروابي اعتراك الالم ? سأبكي وقد كنت تستضحكين اذا الدمع من ناظري انسجم (١)

ومثل هذا التقدير ينسجم تماما مع قصائد نظمها من بعد يحن فيها الى راعيته ، حين عاد يستأنف العام الدراسي . وفي هذه الاجازة الشتوية لم ينس أن يقدم الى القرية تحية الابن البار ويتحدث عن مواطن الجمال في جوانبها (٢) :

صور تسجد النفوس لديها وتضيج القلوب بالصلوات اينما دار ناظري طالعتني فتنة تستعيدها نظراتي

ولما عاد يجدد العهد بدار المعلمين ، أخذ يحاول أن يخلق شيئا من المواءمة بين نفسه وبيئته الجديدة ، وكانت الاسابيع القليلة التي قضاها في دار المعلمين قبل عطلة الشتاء قد عرقته الى بعض الفتيات فيها ، وكان قدر قليل من اللطف في المعاملة والرقة في لغة الخطاب والابتسامة عند التحية كافيا ليحمله على اجنحة الخيال ، ويهيم به في مسارب الالهام ، وفجأة وجد نفسه أسير حب جديد : هنالك اثنتان تعاملانه بلطف

<sup>(</sup>۱) ديوان اقبال: ۹۳.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٧٢ (٢٢/٢٢) ٠

وتستمعان الى شعره وتبديان اعجابهما بذلك الشعر \_ وهذه كناية اذا ترجمت فهم منها انهما معجبتان به ، أليس تقدير العبقرية تقديرا للعبقري نفسه ? أما احدى الفتاتين فتمتاز برقة وعذوبة وعينين وادعتين ونغمة حلوة وغمازتين لطيفتين ، وهو يسميها «الاقحوانة» \_ مترجما اسمها الانجليزي \_ وأما الثانية فانها \_ في نظره \_ جميلة ، او بارعة الحسن ، وقد اراد ان يميزها بسمة فارقة سماها «ذات المنديل الاحمر» ، وقد عرف من الاحاديث المتبادلة في رحاب الكلية انها تكبره بسبع سنوات ، وتلك حقيقة لا أثر لها في الحب ، لا بل لها كل الاثر اذا كان السياب هو المفتون ، فهو ما فتى عيحث عن «أم» ، وهذه أم وحبيبة معا ، فهي اذن مطمح النظر ، ومهوى الفؤاد ، وكل المنى ، ومن غير المستغرب أن يصف لها بدر في اول قصيدة ينظمها فيها غربته التي باعدت بينه وبين ابيه ، وحاجته الى ما يعوض عطف الأم (۱):

خيالك من اهلي الاقربين ابر ، وان كان لا يعقل ابي منه قد جردتني النساء وأمي طواها الردى المعجل ومالي من الدهر الا رضاك فرحماك فالدهر لا يعدل

وحين ألحت على ذهنه حقيقة السنوات التي تفصل بينهما تألـم لـذلك (٢) :

مشى العمر ما بيننا فاصلا فمن لي بأن اسبق الموعدا ومن لي بطي" السنين الطوال ستمضي دموعي وحبي سدى

ثم تذكر ان الحب «حاسب ماهر» ، يستطيع ان «يطرح» السنين الزائدة جانبا فاذا العمر اخو العمر :

دیوان اقبال ۸۲ ـ ۸۳ وتاریخها ۱۹٤٤/1/۳۱ .

<sup>(</sup>٢) قصيدة « اراها غدا » ١٩٤٤/٤/٢١ .

أراها فأذكر انبي القريب وأنسى الفتى الشارد المبعدا أراها فأنفض عنها السنين كما تنفض الريح برد الندى فتعدو وعمري أخو عمرها ويستوقف المولد المولدا

ومن هذه القصيدة نفسها نعلم ان الشاعر كان يتعذب بحب في صمت وان « ذات المنديل الاحمر » لم تكن تعلم شيئا عن هذا الحب :

أغض اذا ما بدت ناظري فهيهات تعلم كم سهدا ولو أنها نبئت بالعرام في أمي لقر بت المنشدا وقالت أعصي نداء المحب حرمت الهوى ان عصيت الندا

وأما «الاقحوانة» فان اعجابه بها لم يرتق الى مستوى الحب، ولكن رقتها حركت مشاعره بوجد المحروم، واعجابها بشعره قد استثار رضاه ، وحين استعارت منه ديوان شعره ، ذهبت به الاخياة اهب، وأخذ يترنم بالسعادة التي نالها ديوانه فهو حينا فرق النهدين، وهو حينا تحت وسادة احدى الغيد، ان «الاقحوانة» لم تستعره لتنفرد بقراءته، ولكنه سيسافر في «رحلة معطرة» بين الايدي الجميلة الناعمة (١):

ديوان شعر ملؤه غرزل بين العدارى بات ينتقل أنفاسي الحرسى تهيم على صفحاته ، والحب والأمل وستلتقي أنفاسه ن بها وترف في جنباته القبل

واذا رأين النبوح والشكوى كل تقول: من التي يهوى وسترتمي نظراتهن على الصفحات بين سطوره نشموى ولسوف ترتبج النهمود أسى ويثيرها ما فيه من نجموى ولربمها قرأته فاتتنبي فمضت تقول: من التي يهوى

<sup>(</sup>۱) ازهار وأساطير (۱٤۸ ـ ۱۵۰) وتاريخها ۲۲/۳/۲۲.

ومما يجري مع طبيعة هذا الحلم ان يتمنى السياب لو أنه كان هو مكان ديوانه :

يا ليتني اصبحت ديوانيي لافر مين صدر الى ثان قد بت من حسد اقول ليه يا ليت من تهواك تهوانيي ألك الكؤوس ولى ثمالتها ولك الخلود وانسى فانسى ألا

وكما ودع الشاعر ديوانه وهو يفر الى احضان الغيد حياًه لدى عودته بقصيدة وطأ لها بقوله: « الى ديواني العائــــد من تجواله بين العذارى ... الى ذلك الزورق المتنقل بين موج النهود ارفــع زفرتي » فكر "ر الحديث عن حسده له لتنقله بين مفاتن الحسان ، وتمنيه لو كان هو مكانه ، وشبهه بالزورق الذي كان يتنقل بين امواج النهود ثم عاد الى صدر صاحبه ، الى مرفأ موحش ــ وقد مزق منه الشراع . وتساءل في لهفة قائلا (١) :

أنلت من عطفهان يسا ورق مسالم ينله المسهد الأرق فكنت منديل كل باكيسة منهان ينتاب روحها القلق سددن انظارهان نحوك يا ديوان شعري ، ولست تحترق !! اما تراني أكاد ان نظارت لي ذات حسن تذيبني الحسرق

والبيت الاخير هو سر المشكلة السيابية وهو يومى، الى مدى ما يعانيه صاحبه من لهفة الى نظرة حنو ، ولهذا كان عطف «الاقحوانة» شيئا كبيرا كالحب نفسه ، وبين ذهاب الديوان وعودته \_ حسبما يشير تاريخا القصيدتين \_ مدى اسبوعين ، في اثنائهما كانت «الاقحوانة» تسير في ساحة الكلية وبيدها وردة ، وأخذت على مرأى من بدر تنزع

 <sup>(</sup>۱) دیوان اقبال (۹۰ – ۹۲) وتاریخها خطأ فی الدیوان اذ لا بد ان یکون
 ۱۹٤٤/٤/۱۲ .

اوراقها وتنثرها ، فجن جنون الشعر في نفسه ، وذهب ينظم قصيـــدة بعنوان «الوردة المنثورة» ويبدأها بمطلع يذكر بقصيدة للشاعر الروماني كاتولس حين أخذ يبكي موت طائر كانت حبيبته تدلله (١) ، يقول بدر: «أعولي يا قياتر الشعراء» ثم يقارن بين التي تحطم القلب وتنثر الوردة فلا يرى بينهما فرقا:

غير ان التي تحطم قلبا تنثر الزهر مثله في الفضاء

وبعد ان يعدد ما لتلك الوردة من قيمة عند الروض والطير والنهر والراعي يعود فيندم على هذا الاغراق وينكر على نفسه ما بدأه، وينقض كل ما قرره:

فانثري الزهر كل يوم ليحيا في فؤادي ويرتوي بدمائيي انثريه لتلهمي قلبي الغضض فيشدو لحون أهل السماء (٢)

وامتد به الوهم الملهم ، فوقف ذات مرة ــ او تخيل انه وقف ــ أمام زهرة اقحوان ، فأخذ يخاطبها بقوله (٢٠) :

جاء الدجي يا زهـرة الاقحوان فانسل نحو المـوعــد العاشقان

وجمع بين الزهرتين في نطاق حين تمثل «الاقحوانة» وهي لا تعلم شيئا عن حبه الذي يؤرقه ولذا فهي لا تسمع ولا تمنح العطف المشتهى: ماذا ينسال القلب يا ويحه اذ يعطف الروض ولا تعطفان

<sup>(</sup>۱) الاشارة الى القطعة الثالثة من قصائده ، والعلاقة هي التهويل في الاستدعاء ، يقول كاتولس ما ترجمته : الحيا آلهة الحين الهية الحين ويا اطيب اخلاقيا وأعراقيا من الميزن تعالوا فاشركوا عيني بدمعي واشهدوا حزني

۲) دیوان اقبال (۱۰۵ – ۱۰۳) وتاریخها ۲/۶/۶/۱۹۱۶

<sup>(</sup>٣) غير مؤرخة ، ولكن سياق الاحداث يضعها في هذه الفترة من الزمن.

وأي جدوى في اغاني الهوى اذ تسمع الدنيا ولا تسمعان وأي خير في الهوى كلمه ان كنتما بالحب لا تعلمان يا زهرتي قد مت يا زهرتي آه على من يعشق الاقصوان لولا التي اعطيت سحر اسمها ما بت استوحيك سحر البيان

ووقف سحر «الاقحوانة» عند هذا الحد اذ كانت « ذات المنديل الاحمر » تدفع صورتها من مخيلته وتحل محلها » وقد مرت به الاشهر الثلاثة الاخيرة من هذه السنة الدراسية (نيسان وأيار وحزيران) وتباريح هذا الحب تعذبه » ولسنا ندري مبلغ ما أدركته ذات المنديل الاحمر من لواعج في نفسه » ومدى قدرته على أن يبوح بهذا الحب في غير الشعر » ولكن الذي ندريه انه اصبح يعاني حالة نفسية قلقة » فأنكفاً على نفسه يتحدث لها عن «قبض الربح» (١):

غنى ليصطاد حبيباته فاصطاد اسماء حبيباته

انه محب لا يملك من كتاب الحب الا الفهرست، ولا يسسرى في الكتب الواقعية التي تفرض عليه قراءتها في الكلية الا قضبان سجن (٢): سجين ولكن سجنسي الكتباب واغلالسي الآسرات السطسور فما بين جنبيه ضاع الشباب وفوق الصحائف مات السرور

ولهذا فهو برم النفس بمعايشة الموتى ، وحق له الانطلاق ، فـــان الشاعر يجب إلا يفني عمره في ظلمة الكتب وسواد حبرها :

عيوني بآفاقه ساهرات وحولي يبيت الورى رقدا بأرجائه التقدي بالمسات كأنبي على موعد والردى وما بين ألفاظه القائمات اشعبة عيني ضاعت سدى وما بين اوراقه الصامتات تلاشى غنائي ومات الصدى

<sup>(</sup>۱) ديوان اقبال: ١٠١ وتاريخها ٢١/٤/٤/١ .

<sup>(</sup>٢) المُصدر نفسه : ١٠٧ وتاريخها ٢٥/٤/٤/٠ .

وما كاد يؤدي الامتحان النهائي حتى هرب من بغداد خفية دون أن يعلم بسفره أحد من اصدقائه ، وهو يسمي هذه العودة المفاجئة «تلك المغادرة الشاذة» ويضيف مخاطبا صديقه خالدا: « ولكن الشاعر يقد و ظروف الشاعر فيعذره ، ومع هذا فقد اصبح من الصعب علي ان انفي عن نفسي تهمة الشذوذ .. لاسيما في الحب» (١) .

وحسب بدر انه ان هرب من بغداد أفلت من تلك الاغلال التـــى قيدته بها: اغلال الكتب وأغلال العواطف، ولكنه كان حليف كتاب، وما كانت ثورته لتنصب الاعلى الكتب المقررة ، واما اغلال العواطــف فانه هو الذي كان يلفها حول وجوده مختارا راضيا ، ولذلك تبعتــــه تعداد الى الريف ، وخالطت «الوحدة والنخيل والجداول والمد والجزر وليالي القمر والشط الجميل الساجي » (٢) : فكـــان اذا تنبهم عبير الازهــار البرية \_ بل اذا قرأ قصيـدة زهرية \_ تذكر «عـرف الاقحوانة » (٣) ، وذات يوم كان يقلب جريدة «الزمان» فاذا به يقرأ : « تنعى بمزيد الاسف الآنسة (....) كريمة الدكتور (...) » انه اسم «الاقحوانة» واسم ابيها ؛ هل من المعقول ? « انــــا الآن في هم وقلق التي أوحت الى قصيدة «ديــوان شعر» وقصيدتي «الاقحوانـة» و «الوردة المنثورة ...» (٤) ولا ريب في انه عرف من بعد أن ذلك كان محض توافق بين اسمين ، ولكنه لم يعرف انهـــا ــ مد الله في عمرها ـــ عاشت لتقول في رثائه كلمة وفاء نبيلة .

ولا ريب في أن «ذات المنديل الاحمر» قد كانت تعيش في خياله ،

 <sup>(</sup>۱) من رسالة الى خالد صادرة من «ابو الخصيب» بتاريخ ۱۹٤٤/۷/۱۱
 (۲) الرسالة السابقة .

<sup>(</sup>٣) الرسالة السابقة .

<sup>(</sup>٤) من رسالة الى خالد ١٩٤٤/٧/٢٦ .

ولكنا يجب الا نسرف في التصور ، فان القصائد التي نظمها فيها تدل على أن الحب كان يتجه الى الانحسار ، ومثل هذا الحكم يبدو غريبا لاول وهلة ، ولكنا نجده يذكرها في قصيدتين ارسلهما الى صديقه خالد احداهما «في المساء» (أو في الغروب) والاخسرى «الشعر والحب والطبيعة» وكلتا القصيدتين تمثل ارتدادا الى اللوحات المسطحة التي كان شغوفا بها من قبل ، وليس فيها اية حركة انفعالية لا بالطبيعة ولا بالحب ، اضف الى ذلك ان ذكر الحبيبة فيهما يجيء عرضا ، ويجيء موشحا بلون من التصور او الواقع الصبياني ؛ ففي قصيدة «في المساء» يتحدث عن صورة الشمس في الغياب ، ثم يحاول ان يقرن ذلك بغياب شمس العمر فيعجز عن الافصاح بالمعنى الذي يريده (۱) ، ثم يتحدث عن سحابة اعترضت غياب الشمس ، ثم يعود ليتذكر وداعه لصاحبته (۲) :

قسما بمن اذكرتني بوداعها هي ذي (...) والقلوب تحفها جلستوما جلسالفؤاد من الجوى وهبت تحيتها لآخر غيره وقد اكتفى لو أنصفته بنظرة فتحجبت بسحابة من صحبها لو كان يسعفني البيان لصغتها

لقد ابتعثت صبابتي وتحسري من كل منكسر الجناح مسعرً وتبسمت فبكى ولم يتصبر فبكى وقال لعلها لم تبصر لكنها حرمت طيب المنظر وتسترت فصرخت: لا تتستري مرثيبة لفؤادي المتفطر

<sup>(</sup>۱) حين ارسل قصيدته هذه الى خالد انتقد احد رفاقه المقطع الله يتحدث فيه عن شمس العمر فكان جوابه « لقد كنت ناويا للمناه ارسلت لك القصيدة للله الما الحدف مقطع (يا شمس عمري) باجمعه انه اقرب الى الرمزية منه الى الكلام المفهوم ، وانني فاعل ان شاء الله » (من رسالة لخالد ٤٤/٧/٢٦) .

<sup>(</sup>٢) تاريخها ١٩٤٤/٦/٢٦ (ضمن رسالة الى خالد) .

فانظر الى الافتعال في ذكر السحابة ليصح له من بعد ان يقول على سبيل المقارنة « فتحجبت بسحابة من صحبها » ، ولعلك ترى ان هذه الابيات تشكو من ثلاث نقائص : ضعف التركيب ، وافتعال المطابقات ، وتفاهة الواقع الذي يريد الشاعر تصويره ؛ ولا ترتفي القصيدة الثانية « الشعر والحب والطبيعة » عن هذا المستوى من الافتعال ، وكل ما يهمه من حب « ذات المنديل الاحمر » هو : كيف يمكن ان يهتز للطبيعة دون ان تطأ هي السهول ولا تمشي فيوق التالى :

أيهز قلبي جـدول وبحـية وأرى على قمم الربي ما يلهـم و(...) لم تطأ السهول ولا مشت فوق التلـول حييَّة تتبسـم

اما هي ، اما ضرام النار المتسعر بين الجوانح ، اما العذاب الذي كان يتحدث عنه من قبل فكل ذلك قد اختفى فجأة ، كأن الريف قد ألقى على اللهب السابق حفنات من تراب . ولهذا قدرنا ان الهوى كان في انحسار وهو منحسر ولا بد ، لانه خفقة مكتتمة لم تثر اية استجابة ، ولهذا ماتت وحدها ، كما اتقدت \_ يوم اتقدت \_ وحدها . وحين غابت ذكريات تلك الخفقة وراء حجاب كثيف من الزمن ( يناهنز العشرين عاما ) تناولها بدر بصراحة الانسان الذي لم يعد يهمه ان يخدع نفسه فقال (۱) :

وما من عادتي نكران ماضي الذي كانا ولكن ... كل من أحببت قبلك ما أحبوني ولا عطفوا علي" ؛ عشقت سبعا كن أحيانا ترف" شعورهن علي ، تحملني الى الصين

<sup>(</sup>١) الشناشيل: ٥٩ وما بعدها .

سفائن من عطور نهودهن لا أغوص في بحر من الاوهام والوجيد

فألتقط المحار أظن فيه الدّر ثم تظلني وحــدي جدائل نخلة فرعــاء

فابحث بين اكوام المحار لعل" لؤلؤة ستبزغ منه كالنجمة واذ تدمى يداي وتنزع الاظفار عنها لا ينز هناك غير الماء وغير الطين من صدف المحار فتقطر البسمة على ثغري دموعا من قرار القلب تنبشق لان جميع من أحببت قبلك ما احبونى

وليس هناك ما هو اشد مرارة من تصوير ذلك التشبث بالوهم كما تنقله هذه القطعة ، حتى اذا جاء دور « ذات المنديل الاحمر » في قائمة المحبوبات السبع قال فيها :

وتلك ... لانها في العمر اكبر أم لان الحسن أغراها بأني غير كفء ، خلفتني كلما شرب الندى ورق وفتح برعم مثلتها وشممت رياها وأمس رأيته ما في موقف للباص تنتظر منها فباعدت الخطى ونأيت عنها ، لا أريد القرب منها هذه الشمطاء

لها الويلات ؛ ثم عرفتها : أحسبت ان الحسن ينتصر على زمن تحطم سور بابل منه ، والعنقاء رماد منه لا يذكيه بعث فهو يستعر ? (١) .

كل حظه منها انها كانت جميلة ، أما قلبها فلم يخفق بحبه ، بل لم تتلق نظراته برقّة كرقة « الاقحوانة » ، ولكنها استطاعت ان تشغله عن « هالة » وان تحجب صورتها ، والحقيقة ان هالة قد ضاعت من عالمه

<sup>(</sup>۱) شناشیل ۵۹\_.. و تاریخها ۱۹۲۳/۳/۱۹

على نحو عفوي" ـ كما سيضيع المنديل الاحمر وصاحبته ـ ، ضاعت او توارت في ثنايا الوعى الباطن سيان ؛ اذ معنى ذلك انها ــ بكل مـــا غرست من وجد في سريرته الخصبة ـ لم تعد هي نفسها مثار شعر أو منبع الهام . وهنا يعترضنا رأي لصديق من اصدقاء السياب ، لعلُّ ه كان من المطلعين على بعض ما كان يكنتُه من هوى ، أعني بعض ما باح به في ساعة من ساعات التناجي بالذكريات ، اذ يقول في حديث عـن ذلك الحب الريفي : « وتمتد أواصر المحبة وتقوى ، وتتعمــق وشائج اللقيا وتتعدد اسبابها ، واذا بالمواعيد تضمهما معا عند شاطيىء بويب حينا وفي منحنى طريق ريفي حينا آخر ، وفي جوسق لبيادر التمور مرة ثالثة ؛ ويأبيان الا أن يعيشا الاماسي واوقات الصباح معا يرسمان خطوط لوحة الغد ، وهما غارقان في النشوة (بين) كوخ قصبي صغير يحميهما من أعين الرقباء ؛ ويضيء الحب امام السياب كل معالم الريف وشواهده فيجد في النخلة واعشاش العصافير وقواقع النهر معانى جديدة لم يعرفها من قبل ان يتحابا .... وكانت سنوات دراسته في كلية التربيـة مليئة بحنينه الى قرويته الحسناء ، حيث ينتظر العطلة بفـارغ الصبر .. وذات يوم بينما هو عائد من بغداد يلتقى بحبيبته لقاء شاحبا فتخبره بانها لم تعد له وان كان قلبها لم يــزل عامرا بحبِّه وهواه ؛ ان أهلها عقدوا قرانها على شخص سواه ؛ فتؤلمه المفاجأة ايلاما شديـــدا ، ويجن جنونه ويشعر بالمرارة والقسوة ، ويمنعه ذهوله وشرود عقله من تصديق الخبر ؛ ويستمر بعد هذا اللقاء يندب الحظ العاثر ويتطلع الى السراب والوهم لاعنا العادات الشعبية وكافرا بالتقالىد وباحثا عن ضوء لروحه في القرية المظلمة ، وتلك هي أولى تجاربه المريرة » (١) .

وبعض هذه الصورة عامر بالصدق مؤيد بالوقائع ، فان هذا الحب

<sup>(</sup>۱) البصري: ۸-۹.

هو الذي جعل كثيرا من مظاهر الريف حافلا بالمعاني ، بل هو الذي خلق ذلك الاتجاه «الرعوي" الذي وصفناه من قبل ، ولكنه ليس هو وحده الذي أسلم السياب الى معانقة الوهم والسراب ، وتحو"ل بشعره الى «مرثية » مديدة النفس ، وجعله صورة للبحث عن شيء ضائع الى الابد ، انما الذي فعل ذلك هو استقطاب التجارب مجتمعة بعد اخفاق إثر اخفاق ، ولن تتجسم فكرة البحث عن « الزمن الضائع » لدى السياب ، ولن ينضج تصو"ره العميق لابعاد ذلك الضياع الاحين يصطدم بحب من يسميها «المنتظرة» ، وتلك حقيقة لا تجعل انتهاء العهد بحبيبته الريفية نقطة تحو"ل هامة ، اذ مرت على السياب سنوات بعد فقدانه لريفيته السمراء وهو ما يزال يتشبث بالبحث عن فتاته المنتظرة ، وحين وجدها وفقدها \_ حيننذ فقط \_ ارتسمت المسافة فتاته المنتظرة ، وحين وجدها وفقدها \_ حينند فقط \_ ارتسمت المسافة فلا في حاجة الى حنان ، فأخذ يمشي \_ وهو مسمرً القدمين \_ ليعبر ذلك الجسر الذي يفصل \_ او يصل \_ بينه وبين تلك الدنيا .

ومن الحق ان صورة تلك الفتاة الريفية لم تعد تخايله الاحين فقد ذات المنديل الاحمر ، هنالك وقف يتأمل الماضي ويؤرخ ذكرياته ، فوجد نفسه امام تجربتين هما في الحقيقة تجربة واحدة مكررة، فقد ادرك في لحظة من التأمل انه لم يحب فتاة الكلية الا لانها كانت صورة اخرى من فتاة الريف ، وتمثل لنفسه انه هتف حسين رأى ذات المنديل الاحم (١):

اما كنت ودعت تلك العيــون كأنــي ترشفت قبــل الغــداة اما كــان في الريف شيء كهــذا

الظليلات والخصلة النافرة سنا هـــذه النظرة الآسرة امـا تشبه الربــة الغـابرة ؟

<sup>(</sup>۱) من قصيدة «اهواء» في ازهار واساطير : ٢٦ (وتاريخها ١٩٤٧/٢/١)

ذلك هـو اثر الحب الاول: أنه استحال قوة داخلية ، تيارا كهربائيا خفيا ، طاقة غير منظورة ، تشكل كل حب جديد ، وتصبغه بسماتها ، لا ان كل حبيبة ستصبح «هالة» جـديدة ، ولكن الحب دائما لا يفهم الا في الاطار الريفي ، لاابعاد له الا النخلة والنهر والمحار، والكوخ على ربوة مطلة على صفحة الجدول ، انها الاستحالة كاملة ، انها الطفولة دائما في احضان الام وعالمها وعالمه الاثير ، انها اليقظة المستمرة للصلة بين الطفل والقبر المحفور في عقله الباطن . ولذلك كانت عميقة الدلالة تلك الصورة التي مثل فيها اخفاقه مع كل واحدة من حبيباته السبع:

.... اغوص في بحر من الاوهام والوجد فألتقط المحار اظن فيه الدر"، ثم تظلني وحدي جدائل نخلة فرعاء

فأبحث بين أكوام المحار ، لعل لؤلؤة ستبزغ منه كالنجمة ، واذ تدمى يداي وتنزع الاظفار عنها ، لا ينز هناك غير الماء وغير الطين من صدف المحار ، فتقطر البسمة

على ثغري دموعا من قرار القلب تنبثق ،

لان جميع من احببت قبلك ما لحبوني.

عميقة هي لانها تصور ذلك الاطار الريفي الذي كان يفرض على كل حب جديد ان يعيش فيه ، فاذا لم يستطع ان يعيش فيه ، فقد نبا به موضعه ، هي صورة تجمع بين الحلم والحقيقة فتجمع بين طرفي العمر النشأة والموت . ذلك لانها ليست محض مجاز شعري ، يستخدمه الشاعر كما تستخدم الصور في التوضيح والتبيان على نحو تمثيلي ، وحسبنا دليلا على ما نزعمه لها من اهمية ان نقرنها بفقرة من رسالة كتبها الشاعر الى صديقه خالد وهو يقضي الاجازة الصيفية ( عام كتبها الشاعر الى صديقه خالد وهو يقضي الاجازة الصيفية ( عام ١٩٤٤ ) \_ يقول فيها : «اكتب اليك رسالتي هذه بعد عودتي من سفرة

مضنية ولكنها جميلة ـ الى الجانب الآخر من شط العرب ؛ لو تراني وقد القاني الزورق على ارض رسوبية نبت عليه ـ القصب والعشب المائي ـ اذ ان ماء الجزر لا يوضل الزورق الى الشاطىء ـ لقد خلعت نعلي وسرت في الطين ، وانا اشق طريقي بين القصب ، ثم وصولي الى الشاطىء ... الى ارض لا اعرف منها غير اسماء بعض ساكنيها . وقفت الشاطىء داميتان ، ويداي مزينتان بالجراح على الشاطىء المقفر ، اتلفت فلا ارى صدى ، وأنصت فلا اسمع غير انين الريح ، لقد نسج الخيال ولا عنوانها (موت الشاعر) ... ولو تحدثت لطال الحديث » (1) .

هذه التجربة الصغيرة التي خرج منها الشاعر «دامي القدمين مزين اليدين بالجراح» ، على مسافة غير بعيدة عن النخلة الفرعاء والقبر الذي يقع على الجهة الاخرى من النهر لم توح له الا بفكرة «الموت» ؛ وهي نفس الصورة التي استوحاها من قصص الهوى المخفق ، كلاهما \_ اعنى الحب وهذه الرحلة \_ سفرة قصيرة المدى ، لكنهما متشابهان في نـوع الالم والجراح ، وما تنزه الاصابع عند تشبث الشوك والحصى بها ، لانهما متشابهان في البعد عن النخلة الفرعاء والقبر الذي يقع على مقربة منها ، وحين تحيا هذه الصورة نفسها في نفس الشاعر رغم السنوات الطويلة وعوامل النسيان الكثيرة على ظهر هذه الارض فمعنى ذلك ان رحلة الحب ورحلة العمر ـ كانتا تنكمشان دائما الى نقطــة البداية ، فاذا هما دائما عودة الى الطفولة ، الى الأم ، الى تلك النخلة الفرعاء نفسها التي ظلت تؤويه اليها وهو يبحث عن درة بين المحار فلا يجدها ، وكل ما تجاوز هذه النخلة وظلها الوارف فهو ليس حبا ، انما هو اخفاق، او مورت على نحو ما ؛ ولهذا كان كل حب مخفقا منذ البداية لانه يمثل تجربة نمو ، وكان الشاعر يقاوم هذا النمو دائما ، لانه يعني الانفصام

<sup>(</sup>۱) من رسالة الى خالد (البصرة، ابو الخصيب) ١٩٤٧/٧/٢٦ (اقتست دون حذف)

عن جذع النخلة ، وحسبنا ان نورد قوله ــ وهو يشبه الفلتات النفسية ذات الدلالة العميقة ــ دون ان يهمنا كثيرا اية حبيبة يعنى :

انا ايها النائي الغريب لك انت وحدك ؛ غير اني لن اكون لك انت ـــ اسمعها ؛ وأسمعهم ورائي يلعنون هذا الغرام ، أكاد اسمع ايها الحلم الحبيب لعنات امي وهي تبكي (١)

لقد سجل الشاعر تجربتيه الاوليين في الحب في قصيدة عنوانها «اهواء» \_ فتخلَّى عن قصيدة له كان قد نظمها قبل حوالي ثـلاث سنوات بعنوان « اراها غدا » واستعار منها بعض أبياتها ، وضمَّنها القصيدة الجديدة ، وهي تلك الابيات التي يتحـدث فيها عن فاصل العمر بينه وبين ذات المنديل الاحمر ولكنه اضاف اليها ابياتا اخـرى وستَّعت من معنى هذا الفاصل الزمني ، اذ ليست المسألة سبقا في السنين فحسب ، وانما تلك السنين نفسها كانت قـد منحت الفتاة \_ دونه \_ تجربة حب تسامع الناس به ، وكانت تجربتها هذه قد جعلت مروره في دنياها عاديا لانه لم يكن سوى واحد في قافلة طويلة من العاشقين :

وهل تسمع الشعر ان قلته وفي مسمعيها ضجيج السنين أطلت على السبع من قبل عشرين عاما وما كنت الا جنين وأمسى \_ ولم تدر انت الغرام هواها حديث الورى أجمعين لقد نبأوها بهذا الهوى فقالت: وما اكثر العاشقين

وبين هذه الاتهامات التجريحية ووصفه لها بالعجوز الشمطاء يوم لقيها عند موقف «الباص» ، كان الشاعر قاسيا في النظر اليها والحكم عليها ، مفتونا حانقا ، يسميها «الذئبة الضارية» ولكنه لا ينفك يقول :

<sup>(</sup>۱) من قصيدته في السوق ألقديم «ازهار واساطير» : ٣٨ .

وفي ثغرها افتر كل الزمان وما عسر آذار الا شهر وبالروح فديت تلك الشفاه وان اذكرتني بكأس القدر

وفي قصيدة «أهواء» نفسها عرض لتاريخه مع فتاة الريف ، في تدرج كالذي صوره الاستاذ عبد الجبار البصري : افترار الشفاه بما يشبه البسمة الحانية ثم اللقاء ، وفي فصل الشتاء التالي اضطر ان يلجأ هو واياها الى ظل الشجر وهو يحتضنها لئلا يصيبها بلل ، ثم كان خصام اعقبه صلح ولقاء ، وهي قد حجبت خديها بكفيها ، ثم ارختهما ، ومضى عام آخر من الهناءة وهما يلتقيان بالتحايا والبسمات ، وهو قد حفر اسمها على جذع نخلة هنالك ، ثم تزوجت الفتاة ، وناداها وهي تعنى بالرضيع والزوج ، غير ساه عن انه لم يعد له وجود في عالمها :

اناديك لو تسمعين النداء وأدعوك ادعوك ? يا للجنون اذا رن في مسمعيك الفداة من المهد صوت الرضيع الحنون ونادى بك الزوج ان ترضعيه ونادى صدى أخفتت السنون فما نقعها صرخة من لهيب ادوي بها ? من عساني اكون وعبارة « من عساني اكون ؟ » تحمل الاعتراف باللاجدوى ، وبانه انما يراجع ذكرياته مراجعة التاجر المفلس للدفاتر القديمة .

ولكن لم هذه المراجعة ? انه يقدم حسابه للمنتظرة ، ليقف امامها نقي الضمير ، يستقبل حبها وقد طرد جميع خيالات الماضي :

سأروي على مسمعيك الغداة الحاديث سميتهن الهوى وحين يمعن في اللفتات الملتاعة يحس انه لم ينصف هذه المنتظرة «التي صورتها مناه» فتاة الهوى والخيال ولذلك يعاتب نفسه على ان المنتظرة ترفعه الى السماء وهو ما يزال يتحدث الى «تراب القرى»: نسيت التي صورتها مناي وناديت انشى ككل الورى اوأعرضت عن مسمع في السماء الى مسمع في تراب القرى ؟

اتصغى فتاة الهوى والخيال وأدعو فتاة الهوى والثرى ?

وهكذا يتضاءل ذلك الحب في نفسه حين يتشوف الى حب جديد ، دون ان يكون في الامر صدمة عنيفة . وليست عودته الى هذه الذكريات محاولة فحسب لاستقبال الحب الجديد بضمير نقي ، وانما هي وسيلة ينبىء فيها كل محبوبة انه لم يكن امرء دون تاريخ في الحب ، ذلك شأنه كلما لاحت في الافق فتاة جديدة ، انه ينثر على مسمعيها قصص حبيباته السابقات ، وهذا هو الذي فعله عندما تحدث الى الباريسية عن السبع اللواتي احبهن (١) ، وهذا هو الذي كان سببا من اسباب القلق في حياته الزوجية ، ومثارا للغيرة والنكد ، والى هذا يشير بصراحة في قوله يخاطب زوجته من بعد (٢) :

ربما أبصرت بعض الحقد ، بعض السأم خصلة من شعر اخرى او بقایا نغم زرعتها في حیاتي شاعرة لست اهواك یا اغلی دم ساقی دمی انها ذکری ولکنك غیری ثائره من حیاة عشتها قبل لقانا وهوی قبل هوانا .

ولا ريب في ان هذه الاعترافات ترمز الى نقطة الضعف فيه لا الى الثقة بالنفس ، فقد كانت لذته الكبرى في ان يستعيد الماضي لا ليتخلص منه بل ليظل في صحبته ، ومن الطريف الغريب في آن معا ان يقف امرؤ يقول لفتاة لم يرها بعد : « سأروي على مسمعيك احاديث سميتهـــن الهوى» وان يؤكد لها نظرية تهدم معنى الانتظار وهو يقول :

<sup>(</sup>١) انظر الشناشيل: ٥٩ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) الشناشيل: ٧٢ .

وهيهات ان الهوى لن يموت ولكن بعض الهوى يأفل كما تأفل الانجم الساهمرات كما يغرب الناظر المسبل كنوم اللظمى كانطواء الجناح كما يصست الناي والشمأل وأية منتظرة هذه التي ترضى ان يقال لها: انك تقفين فوق بحر

وايه مسطره هده الني ترضى ال يمال لها . الله تعلي قوق بعسر قد يثور بعد قليل ، وفوق نار مكتومة قد تتوهج في لحظة ، وعلى جناح مطوي ، اذا امتد طار عنك صاحبه الى الماضي ، ان قصيدة «اهواء» هامة في تاريخ شعر السياب لانها ترجمة جميلة لضعفه ولفترة من حياته.

ومما يلفت النظر ان القصائد الموجهة الى ذات المنديل الاحمــر ثلاث كلهن ينبعن من نغمة واحدة يمثلها بحر المتقارب وهي «اغرودة» و «أراها غدا» و «خيالك» ومطالعها على التوالي :

كفي طرفك البسوم ان غسر را بقلب جف الحب واستكبسرا

\* \* \*

اراها غدا هـل اراهـا غـدا وأنسى النـوى ام يحول الردى

\* \* \*

لظلك لو يعلم الجدول على العذب من مائه منزل فلما اراد ان يودع هذا الحب وكل ما كان قبله بقصيدة تاريخية جامعة (قصيدة أهواء) عادت نفسه تجيش بتلك النغمة القديمة ولست ادري سمة خاصة تميز نغمة المتقارب ولكن استغراق نفسه فيها يدل على انه كان كالعالق في الردغة كلما حاول الخروج منها ازداد فيها غوصا . وهذه القصيدة بعد ذلك كله تشير انى اذ، الفتى الذي درس الادب الانجليزي قد استطاع ان يستغل بعض ما درسه في سياقها ، فهو في هذه القطعة :

وبالحب والغادة المستبد وكيف استكان الاله الصغير رهان رمى فيه غمًّازتيه

صباها ب يلعبان الــورق فألقى سهــام الهوى والحنق وورد الخدود ونــور الحدق انما يترجم بعض القصيدة الانجليزية:

Cupid and my Campaspe played

At cards for kisses; Cupid paid:

She stakes his quiver, bow and arrows,

His mother's doves, and team of sparrows;

Loses them too; then down he throws

The coral of his lips, the rose

Growing on's cheek (but none knows how);

With these, the crystal of his brow

And then the dimple on his chin. (1)

ولكنا قد امعنتًا في البعد عن السياب ابن السنة الجامعية الاولى ، فلنعد الى السياق التاريخي .

<sup>(</sup>۱) المقطوعة للشاعر ; J. Lylye انظر (۱) The Golden Treasury (1950), p. 44.

## ال*صّوى البيكر*

ربما كانت الرحلة القصيرة التي اجتاز بها السياب شط العرب اول تمرس عملي بالطبيعة يتجاوز حد النظر والتأمل الى المغامرة والسير في المجهول ومعاناة الاعتماد على النفس في استطلاع جانب من الطبيعة قد يكون شيئا مختلفا عن الظلال الساجية والتعاشيب الخضيرة وتدلئي القطوف . ولكن ماذا كان رد الفعل المباشر لتلك المغامرة الصغيرة ? لم يكن شيئًا سوى تمثل الموت ، الا ان الشاعر خشي ان يسترسل في هذه الناحية وهو يتحدث عنها الى صديقه وبتر الحديث قبل تمامه . وحقيق به ان يفعل ذلك ، لا لان هذا النوع من الاعتراف قد يثير الضحك من المغالاة حين يقرن المرء بين ضآلة المغامرة وضخامة التصــور وحسب ، بل لأن الشاعر كان يقضى صيفا مليئا بالعافية والحيوية والنشاط ، صيفا لا تعكر صفوه ذكريات بغداد ولا ضياع الحب الريفي ، وانما يستمد وقدة لطيفة اللهب من الحنين الداخلي العميق ، صيفا يتعلب فيه الوعي الخارجي على كل رواسب الباطن ، وتسيطر فيه الحركة العقلية على اى جيشان عاطفي . ولهذا وجدنا أن قصيدتيه في ذات المنديل الاحمــــــر صدرتا باهتتين ذهنيتين حافلتين بوعي يجعلهما لوحتين ضعيفتي النبض بالحياة . وكان بدر لو يدرك ابعاد حاله النفسية جديـــرا بالراحة ، والعزوف مؤقتاً عن قول الشعر ، ولكنه كان يخشى جفوة الالهـــام \_ ولو الى حين \_ وكان هذا الشعور يدفعه الى الاكثار من النظم بدلا من التوقف عنه . وها هو يتوسل الى خالد في رجاء من يستمد الثقة : «الا تنقذ هذه القصيدة (التي سأكتبها لك) \_ لقد مزقت اربع قصائد قبلها ، ونويت أن أمزقها ولكنسى تذكرت نصائحــــك لي ، فأبقيت عليها» (١) . وفي الرسالة نفسها : «بودي لو اكتب لك قصيدة اخرى .. فان عندى الآن قصيدتين : احداهما «الـــى العذراء المدنسة» كاملـــة وعدتها ٢٥ بيتا ، والثانية «الحب والشعر والطبيعة» وهي على وشك ان تكمل» . ثم في رسالة اخرى : «سأهمل قصيدة (الى العذراء المدنسة) وان لم أمزقها ... وعندي الآن قصيدة كاملة عنوانها (المحبوبة المدنسة) وقصيلة لم افرغ منها بعد عنوانها (العش المهجور) » (٢) ؛ هكذا كان يكتب القصائد دون توقف ، ولكنه مزق اربعا وأهمل خامسة ، مما يدل على انه كان يقتسر الشعر ، وكان حاد الادراك بما يصلح للبقاء ، ولهذا حذف جميع قصائد ذلك الصيف من بعد . على انه لن يفوتنا ان نلمح ے علی وجه السرعة ے کیف یلح معنی «الدنس» علیه ، وان لم یکن ــ فيما أقدر ــ شيئا يتجاوز معنى الحب الذي داخله الشك ، في لحظة ما ، ولعله كان سببا ـ أو محاولة ـ لتهوين الاعراض الــــذي لقيه في دار المعلمين.

وكانت القراءة ـ بعد كتابة الشعر ـ هي المنحى الثاني من مناحي نشاطه ، والحق ان الشواهد تشير الى ان ثقافته اخذت تتسع وتؤثر في تفكيره ومقارناته ، فهو يعرف ابن الرومي او على الاقل يعرف مــن قصائده ما يعجبه وخاصة قصيدته في رثاء «بستان» المغنية ، وقصيدته

<sup>(</sup>۱) من رسالة بتاريخ ١٩٤٤/٧/١١ والقصيدة التي يعنيها هي قصيدة «وقف المساء بضوئه المتغور» وهي احدى قصيدتيه عندئذ في ذات المنديل الاحمر ، وقد عرضنا لها من قبل .

۱۹٤٤/۷/۲۹ من رسالة بتاريخ ۲۹/۷/۲۹

في الاعتذار عن التفاوت في شعر الشاعر «أما ترى كيف ركب الشجر» ، وهو يقرأ في ديوان مهيار الديلمي ، ويحفظ كثيرا من الشعر الذي اورده ابن قتيبة في « الشعر والشعراء » ، ويطالع كتاب احمد الصاوي محمد عن شللي ، ويحاول ان يتفهم بعض قصائد ذلك الشاعر في اصلهــــا الانجليزي (١) ؛ انه لم يتحول بعد الى دراسة الادب الانجليزي ، ولكن هذا الاتصال المبكر بشعر شللي يدل على ان بذرة هذا التحول موجودة في نفسه ، اذا وجد الى ذلك سبيلا ، وقد بدأ ينفعل ببعض افكـــار «الديوان الشرقي» ويتعشق قصيدة البحيرة للامرتين ، كما ترجمها على محمود طه ، او كما يقول هو عن نفسه : «وعن طريق على محمود طه واحمد حسن الزيات في ترجماتهما للامرتين وألفريد دى فينيه ودى موسيه وبرسي شللي الانجليزي اعجبت بالشعـــر الغربي واخـــذت في مجاراته ، وحاولت أن أقرأ الشعر الانجليزي بعـــد الاستعانة بالقاموس عشرين او ثلاثين مرة في القصيدة الواحدة » (٢) . وعلى الجملة فهــو يحب هذه النسمات الغربية ، ولكن صداقته للشعر العربي ما تزال اشد قوة ومتانة.

وتسعفه تلك الحيوية الذهنية في النقد ايضا ، فقد كان من قبل اذا عرض عليه خالد احدى قصائده ، اكتفى بالتقريظ ، اما الآن فقد أخذ يرى هنا وهناك ما يمكن ان يرفضه في تلك القصائد ، بلطف مشوب بالاعتذار ، او بثناء مسترسل في المواربة : ارسل اليه خالد قصيدة بعنوان «ذات الرقى» فكتب معلقا : «ولست ادري أأهنئك ام اكتفي ان اقول ان كل كلمة من قصيدتك تهنئة من ربة الشعر لك ، ذلك انك أرضيت عاطفتك بها ثم عدت فأرضيت عاطفة غيرك ، وكم كان جميلا

<sup>(</sup>١) الرسالتان السابقتان ، واضواء: ١٨ .

<sup>(</sup>٢) اضواء: ١٨ – ١٩.

أن أقرأ \_ يوم وصلتني رسالتك \_ في ديوان مهيار الديلمي فأرى فيه: بكيتك للفراق ونحن سفر وعدت اليوم ابكي للاياب والخطاب لأطلال الحبيبة ، ثم جاءتني رسالتك واذا معنى كهــذا \_ ولكنه اسمى وأصدق منه بكثير \_ يطالعني من قصيدتك :

ذرفت دمعي حين عز الملتقى وأراه منسكبا وقد عرض اللقا لقد بكى مهيار مرتين ... وذاك مما اعتاد المحبون عليه ، امـــا شاعرنا فما اقتصر بكاؤه على موقفيه ، لقد ظل باكيا منـــ يوم الفراق \_ وهذا حق \_ حتى يوم اللقاء ، وهذا ما انفرد به وحده ؛ فكنا تتوقع ان يجفف اللقاء دمعه ولكنه لا يزال منسكبا ، ولكـــن الشاعر نفسه \_ ولكني مع الشاعر \_ لا ارى في ذلك شذوذا ، أوليس من يهواهـــا ملك غيره ?... (١) » فعلى الرغم من ان السياب لم يفهم بيت صديق بوضوح ، وحميًّا من المعنى ما ليس فيه ، فانه كان يحس انه اخذ معناه عن مهيار الديلمي . ولكن صديقه حين غالي ، وجاء بشيء غير معهود ، تفو"ق على مهيار . ومع ان هذا نقد جزئي ، فانه يشير الى طريقة مواربة في الثناء المشوب ، لأن الناقد يدرك تماما طبيعة الجمال في بيت مهيار .

ومرة اخرى وقف عند قصيدة لخالد بعنــــوان «ياسمين» فأثنى عليها كثيرا ثم قال : «ولكنك تطعن فجأة افكار (القارىء) المتسلسلة حين تقول في وصف الفم ... انه «كجرح الطعين» : ان جرح الطعمين يرسم امام القارىء صورة بشعة : صدر عريـــض مكسو بالشعر عليه طعنة تسيل دماؤها ويجتمع حولها الذباب» (٢) . ان ايراد مثل هـــــذه النماذج النقدية ، لا يعنى ان السياب قد اصبح ناقدا في تلك السن ولكنه يلقي ضوءًا على ذوقه ، وعلى ما كان يتكو"ن في احساسه تجاه أي عمل فني ، حتى عمله هو نفسه .

رسالة في ١٩٤٤/٧/١١ . رسالة في ١٩٤٤/٧/٢٦ . (1)

**<sup>(</sup>Y)** 

وعندما انتزعه العالم الدراسي الجديد (١٩٤٤ – ١٩٤٥) مسن أحضان الريف ، عادت عجلة الحياة في بغداد تنقله بين كليتته ومقاهيه التي ألفها في العام الاول ، ولم تكن نقلة حافلة بالاستشراف لغير الزاد الثقافي ، ذلك ان الصدمة في حب ذات المنديل الاحمسر به ان صح أن نسميها كذلك به قد علمته ان يتردد في دق الابواب العاطفية المقفلة ، فأقبل على القراءة في الكلية وفي خارجها ، ويصفه صديق كان يراه في تلك الايام في احد المقاهي بقوله : «فنراه جالسا في مقهى مبارك وأمامه قدح الشاي يرتشف منه ويعود الى قراءة ديوان المتنبي او ابي تمام او البحتري وغيرهم من فحول الشعراء ، ولكنه كان شغوفا لدرجة لا توصف بأبي تمام يحفظ مطو لاته ويحلل صوره ويعيش في أجوائه ، ولا أنس استشهاده بوصفه للثلج في احدى رحلاته وقد غطى الازهار، وكيف ان الشاعر عبد الرحمن شكري قد كتب في المقتطف انه لم يحس بحقيقة الصورة الا بعد سنين طويلة ، وعند سفره الى انجلترة ومشاهدته بحقيقة الصورة الا بعد سنين طويلة ، وعند سفره الى انجلترة ومشاهدته بحقيقة الصورة الا بعد سنين طويلة ، وعند سفره الى انجلترة ومشاهدته بحقيقة الصورة الا بعد سنين طويلة ، وعند سفره الى انجلترة ومشاهدته بحقيقة الصورة الا بعد سنين طويلة ، وعند سفره الى انجلترة ومشاهدته بحقيقة الصورة الا بعد سنين طويلة ، وعند سفره الى انجلترة ومشاهدته بحقيقة الصورة الا بعد سنين طويلة ، وعند سفره الى انجلترة ومشاهدته بحقيقة الصورة الا بعد سنين طويلة ، وعند سفره الى انجلترة ومشاهدته بحقيقة الصورة الا بعد سنين طويلة ، وعند سفره الى انجلترة ومشاهدته بحقيقة الصورة الا بعد سنين طويلة ، وعند سفره الى انجلترة ومشاهدة الناهير الجميلة » (۱).

ولنا على هذه العبارة المقتبسة تعليقان: اولهما صلة السياب بالمتنبي \_ وهي صلة ان وجدت حقا ، ظلت سطحية الأثر ، ولست اميل الى انكارها ولكني اعتقد ان التجاوب المصحوب بالتأثير ، بين الفتى الناشىء والشاعر الكبير ، لم يكن كبيرا ، وثانيهما قول الكاتب «لدرجة لا توصف» فانه من المبالغات التي لا ترفض جملة ، ولكني اخشى ان يكون هذا القول صدى «بعديا» لاقرار الشاعر \_ فيما بعد \_ بدينه الكبير لأبي تمام (٢).

في ذلك العام لم تكن الحرب قد انتهت بعد ، وكان الفتى الذي اعلن رضاه عن ثورة الكيلاني في بواكير عهده بالشعر ، لا يزال في حال

<sup>(</sup>١) العبطة: ٩.

<sup>(</sup>٢) عن اعجاب الشاعر بالبحتري ، انظر اضواء: ١٨ .

توقف ، لا يستطيع ان يعلن انتماءه الى فئة دون اخرى . ولعل خير ما يصور حاله قول الاستاذ العبطة : «كان هادئا وديعا ولم يرتفع صوته في هذه الايام عندما كنا نتراشق ونتلاسن وننقسم الى معسكرين : منا من يؤيد الحلفاء ومعسكر الديموقراطية ومنا من يمجد النازية وهتلر ، واذا ما احتدم النزاع \_ وكثيرا ما يحتدم \_ يستأذن في الذهاب الى القسم الداخلي من الدار (دار المعلمين) تاركا النزاع وأهله» (١) .

ويمر هذا العام الدراسي كما مر اخوه السابق وينجح بدر في السنة الثانية بدار المعلمين ، ويعود الى الريف في اجازة الصيف ، ولكنا نحرم كثيرا من المعلومات عنه ، اذ لا شعر ولا رسائل تحمل تاريخ سنة ١٩٤٥ (٢) فأكثر شعره انما كان ينظمه في فترات العطل المدرسية ، وفي صيف ذلك العام سافر خالد في رحلة تنقل خلالها في ربوع مصر وفلسطين ولبنان وسورية ، فلم يكن بين الصديقين مراسلات في ذلك الصيف ، وذلك شيء حرمنا كثيرا من المعلومات عن بدر ، في حياته لومحاولاته الشعرية .

وعندما عاد الى السنة الثالثة بدار المعلمين ، (١٩٤٥ - ١٩٤٦) كانت نفسه تعج بعاصفة جديدة من الارادة الحازمة : اما اولا فانه لن يستمر في فرع اللغة العربية ، فقد شبع من حفظ الشعر العربي ، وازداد نمو الميل في نفسه لاتقان اللغة الانجليزية كي يستطيع ان يقلل مسن الاعتماد على القاموس حين يقرأ القصائد الشعرية ، وأما ثانيا فان حياده السلبي يدل على انه كالصخرة الصماء الراسخة في وجه السيل ، يزدهيها رسوخها ، ولكنه لا يبلغ بها الى اية غاية ، ولذا فلا بد مسن الثورة على هذا الحياد الذي يشبه الموت .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق نفسه .

<sup>(</sup>٢) لا ادري ان كان في ديوان ازهار ذابلة قصائد تحمل تاريخ ١٩٤٥ اذ انني لم استطع ان اعثر على الطبعة الاولى من هذا الديوان .

وقد دهش اصدقاؤه للتحول الاول حتى قال بعضهم: «انه موقف عجيب من شاعر ناشىء لم يغترف من العربية الا نهلة لا تبل الشفاه » وتحدثوا اليه بدهشة فابتسم ولم يتكلم (١).

وأما التحول الثاني فانه لم يكن قد تبلور بعــد تمــام التبلور ، ولندع أحد شهود تلك اللحظات يحدثنا عنها فيقول: «وهنالك في بغداد الأمس كان الواحد منا يحاول ان يجد لما تراكم في نفسه من قلق وهلع وخيبة متسعا في الادب يثبت فيمه قيما جديدة تتناسب مسم احاسيسه وتفهمه العاطفي لمشاكل العالم ؛ وكان العالم يتحدث بصوت مبحوح عن جريمة قتل مرعبة حدثت في هيروشيما ، وعن انتحار كاتب الماني في البرازيل ، وعن طالب بعث برسالة الى الرئيس الامريكي يسأله عما اذا كان عليه ان يتم دراسته بعد ان اخترعت القنبلة الذرية ؛ وكانت صحف بغداد تتحدث عن تاجر خلط الدقيق بنشار الخشب وقدم خليطه خبزا للناس . وخلال هذه الصورة القاتمة كانت يد صغيرة متشنجة تشد على ايدينا بكثير من الاخلاص ، هي يد بدر ، وكان يتحدث عن كــل تلك الاشياء كما لو انه جزء منها ولا اهمية له من دونها ، وفجأة وبنفس الحماسة يبدي اعجابه بضحكة حسناء عبرت ، او بلثغة زميلة لـ في الكتابة تصاقب مجلسه في غرفة الدرس ... وكانت تحملنا قصاصات من ورق عبر امسيات كثيرة من مقهى الى مقهى لنستمع الى هذه المحاولة الجديدة وننتقد تلك القصيدة ونحن نحاول ان نفلسف العالم من حولناً . وظل البعض منا يحاول يائسا ان يوفق بين ماركس ونيتشـــــه لينتشل نفسه من صراع مر ؛ اما بدر فقد بدا لنا كما لو ان كلا منهسا يعيش في زاوية من نفسه في حياة لا تتطور» <sup>(٢)</sup> .

<sup>(</sup>۱) العبطة: ٩ - ١٠ •

<sup>(</sup>٢) اضواء: ٣٨ ـ ٣٩ من قطعة للشاعر بلند الحيدري .

ان هذه الصورة الشعرية المفلسفة لذلك الماضي ربما لم تنقسل التاريخ حرفيا ، وربما تجاوزت عام ١٩٤٦ بمدلولها الا انها على اية حال تعطي فكرة عن مخاض كان يعانيه جيل بدر ؛ فأما الى اليمين واما الى اليسار ، ولو ان كاتب هذه السطور المقتبسة تذكر ان بدرا اشترك في اضراب وقع في الكلية اواخر عام ١٩٤٥ ، فصل على اثره منها ، وعاد الى قريته ، لاستطاع ان يذكر ان الشاب الذي لم يكن يحاول التوفيق بين نيتشه وماركس ، فكريا ، كان قد أصبح يدرك عمليا انه لا يستطيع ان ينأى بنفسه كلما اشتد الصخب جول الموضوعات العامة ، وان يدخل الى غرفته في داخلية دار المعلمين . غير ان هذه الصورة صادقة تماما في الحديث عن نفسية بدر الذي كان ما يزال يتحدث عن افتتانه بضحكة العديث عابرة في حماسة مماثلة لحماسته في الحديث عن اخطر الموضوعات الانسانية ، ولكنه رغم ذلك كان يقف على عتبة تحول خطير .

هل كان «للهوى البكر» أثر في هذا التحوّل ؛ « الهوى البكر » ؟ ألست ترى ، حين تعلم ان السياب هو صاحب هذه التسمية ، كيف ان الشاعر احس لحظة انه يولد من جديد ، وان كل حب في الماضي كان عبثا ؟ وبما انه كان عبثا فكأنه لم يكن ، ولتذهب كل ذكرى لهالة وذات المنديل الاحمر ، ولكل انثى خفق القلب لها من قبل ، لتذهب كل هذه الى جحيم النسيان . من هنا يبدأ التاريخ الذي يستحق التدوين ، اما ما قبل ذلك فكله من اساطير ما قبل التاريخ وفرضياته ومزاعمه . كان القلب يحسب كل نور التمع في الدجى منارا يهديه ، ولم يكن يعلم أن المغررات في اضواء الليل كثيرات ، وبعضها كنار الحباحب ، اما اليوم فقد وجد « المنارة » التي تومىء الى المرفأ الآمن الامين .

وكان ذلك النور الجديد احدى زميلاته في الكلية تعرّف اليها في مطلع العام الدراسي الثالث ، ولا يميزها كثيرا ان نقول انها ذات عمازتين لا لكثرة اللواتي يتمتعن بهذه السمة بل لان كل فتاة احبها السياب

منحها غمازتين . غير انها تمتاز عـن كل من عرفهن بامور : فهي ليست بكماء الاستجابة كالفتاة القروية ، وهي ليست تنظر اليه نظرتها الى غر ّ كما كانت تفعل ذات المنديل الاحمر ، وانما هي فتاة تحب الادبوتعجب بالشعر ، وتحسن الاستماع الى الشاعر اذا هو تحدث عن عاطفته ، وهي لا تنحر ج في ان تلقاه في رحاب الكلية وفي خارجها ، وأن تمنحـــه الفرصة لكـــى يتعمق المعاني في عينيها وابتساماتها ، وان يلقى شعــره \_ فيها \_ على مسمعيها . ولذلك لم يكن من الغريب ان يحسّ بانه انما يعرف الحب لأول مرة ، ويكتفي من دنيا بغداد ــ على رحبها ــبباحات الكليــة ، وبالسير في شارع «طه» ، لعلها تطل عليــه ، أو لعلها تحس من وراء الجدران بزفراته ولوعت. وربما شارك في الاضراب الـذي ذكرناه لينبل في عينيها ، ويرتفع عند نفسه وعند نفسها .

غير ان الاضراب جر" الى الفصل ، والفصل ادى الى الرحلة عن بغداد ، اذ ليس في مقدور طالب فقير يجد مأواه في داخلية دار المعلمين ان ينفق على نفسه باستئجار مسكن في الخارج، وقالت له في آخر لقاء: « وافني بكل ما تكتب من الشعر .. عن طريق الآنسة فلانة » (١) . وعاد الى «جيكور» وهو يحمل بين جنبيه وديعة حب جديد ، ويصونها صانة البخيل لجوهرة فريدة.

وكان شتاء قاسيا يجمع العبوس والحرمان من اتمام الدراســــة والبعد عن الحبيبة الجديدة ، وكان أول صدى لهذا الفراق قصيدة بعث بها الى « هواه البكر » عن طريق الآنسة فلانة ، وكتبت اليه فلانة تقول : « ويسرني ان اقول لك ان الآنسة ( ... ) معبودتك قد اعجبتها قصيدتك تلك وهي متأسفة لما حلّ بك » (٢) ولكنه كان يحس بوطـــأة من المعاناة العاطفية لم يشهدها من قبل ، ولم تكن هذه الكلمات لتخفف

<sup>(1)</sup> 

من رسالة الى خالد بتاريخ ١٩٤٦/٤/٢٠ . رسالة الى خالد في (كانون الثاني أو شباط) ١٩٤٦ . (٢)

الحقيقة الراعبة ، وهي ان ابن العشرين يحسّ بانه يضيِّع العمر في ارتقاب الليل ليسفر عن صبح ، وفي تشييع القمر وعد" الساعات الطوسلة الثقيلة ... الريف في الشتاء بعيدا عن الحبيبة يغلّ النفس ويحرج الصدر ، وخاصة ان كان المرء قد احتجب عنه وجه هدفه :

> ماذا جنيت من الزماذ سوى الكاّبة والنحــول أو ارقب الليل الطويل يذوب في الصبح الطويل وأتابع الشمس المرنحة الشعاع الى الافـــول وأشيِّع البدر السؤوم يغيب ما بين النخيل لا مأمل لي بالكثير ولا رجاء بالقليل وأعيش محروم الفؤاد من الهوى ، عيش الذليل وأسرح الطرف الكئيب من التلال الى السهول وأصعد الآهات دامية وأمعن في العويل ضاقت بي َ الدنيا وضقت بهـا كأني في رحيل في وهدة قفراء بح بجو"ها صوت الدليل (١) .

وارسل الى صديقه خالد مع هذه القصيدة قصيدة أخرى بعنوان «زهرة ذاوية» يخاطب فيها زهرة أخذت في الذبول ويقول لها «تفر دت معارضة \_ لقصيدة انجليزية . تلك ثلاث قصائد في اقل من شهر ، ومع ذلك فانه يضيف في رسالته الى صديقه: « فلا تزال لدى "قصيدتان اجتماعيتان احداهما تقارب التسعين بيتا والآخرى تزيد على الثلاثين ، عنوان الاولى «غادة الريف» والثانية «رثاء فلا ح» (٢) . وكم كنا نتمنى

من قصيدة «في يوم عابس» كتبها الى خالد (وتاريخها ٦/١/٣١) الرسالة السابقة . (1)

**<sup>(</sup>Y)** 

لو عرفناً هاتين القصيدتين ، لنرى السياب وقد اخذ في منحى جديد غير الحديث عن الحب وما يجره من يأس وتشاؤم ، وقد وعد أن يكتب بهما الى صديقه في رسالة ثانية ، ولكنه لم يفعــل ، أو لعله فعــل وضاعت الرسالة.

وقر"ر ان يخلد حبَّه الجديد في قصيدة طويلة ، فانصرف مدة من الزمن ينظم « نشيد اللقاء » حتى بلغت ابيات ذلك النشيد ١١٩ بيتا ، وارسله الى الآنسة فلانة لتوصله الـــى معبودته ، ولتسرع فتنبئه عســـا تركه ذلك النشيــــد في نفسها من أثر ، ومرت أسابيع دوَّن ان يرجـــع اليه جواب « لا من الآنسة ولا مــن الحسناء التي أخبرتها بعنواني في آخر صفحة من صفحات الكراس المنكود » (١) واشتد به الالم المنعسِّص فتصور ر ان حبه قد مات ، وعبر عن ذلك بقصيدة له « حب يموت » مطلعها:

اليوم بين مصارع الزهر والصبح يطفىء جانب القسر

حبى يموت وانت الاهية الم يدر سمعك ضجة الخبر

وبعد أن نفَّس بها عن كربه تأمــل فيها وقال : « أحق ان حبـــى مات ? لا وحبي ما مات حبي » ثم نظم بعدها بيوم قصيدة على وزنهـــا بعنوان « ما مات حبي » ، ويلفتنا في هذه القصيدة انه يعالج نيها تهمة تنقله من محبوبة الى اخرى ، فيجد ان النسيم ايضًا يتنقل ولكنــه لا يستطيع ان يجاوز حدود الوجود:

أنت الوجود فحيثما انطلقت سيان عندي مت مــن ظمـــأ سيان عـندي كنت في سحـر روحی فداؤك بت راضيـــة

بی مقلتان ملکت منطلقی ما دمت عبــد هـــواك او غرق ما زلـت أنت سماي أو غسقي أنى فديتك أو على حنــق (٢)

<sup>(</sup>١) نفس المصدر.

الرسّالة السابقة .  $(\Upsilon)$ 

ولعل جسر العشرين كان من أصعب الجسور التي اجتازها بـــدر فقد أحس" انه بعير حدا فاصلا بين عهدين ، وهو لا يدري الى ايـــن تتجه به الاقدار ؛ كان قد سمى المجموعة الشعرية التي رتبِها في كراس « ازهار ذابلة » ، وكان بعض رفاقه يلومه على هذه التسمية /، وهو ما يزال في ريعان الشباب وعلى بداية الطريق المبلغ للآمال ، ولكن حادثـــة فصله من دار المعلمين ، قد القت به في مهواة يأس لا قرار لها ، ولذلك بقوله : « اي خالد كم عاهدت نفسى في سكون الليل العميق ان اخفت نغمة اليأس في اشعاري وأمحو صورة الموت من افكاري ، حتـــــــى لا تسمع الآذان ركزا من تلك ، ولا تبصر العيون خطا من هذه ، لكننسي واحسرتاه عدت بصفقة الخاسر ، وحظ الخائب ، وقد نذرت نفسى للالم والشقاء واليأس والفناء ؛ ما اجهل من لامني على ان سميت مجموعـــة اشعاري «بالأزاهر الذابلة» ليته كان معي نيري ان كل الكون: الارض والسماء والتراب والماء والصخر والهواء ، ازهار ذابلة .. ذابلة في عينى الشاحبتين ونفسى الهامدة الخامدة » (١) .

ولم تسعفه القراءة كثيرا على العزاء ، بل لعلها زادت في المه لانها فتحت عينيه على مفارقة جديدة : كان حينئذ يقرأ البحيرة للامرتـــين ويتنقل بين الخلجان والوديان والكروم وحوافى البحيرة وقنن الجبال والغيران الموحشة والشلالات الهادرة في صدوع الصخور من «سفوا» ويحس بضالة الريف الذي كان يتغنى بجماله : «رباه اعطني متل هذه السعادة وان كانت قصيرة الأجل خائبة الامل ، فان من ذكرياتها ما يملأ فراغ الايام وما يمنع الحب ان يزور من جديد » (٢).

وضاق صدر خالد \_ على سعته \_ بهذا الوضع المتردي الـذي

<sup>(1)</sup> الرسالة السابقة .

<sup>(</sup>٢) الرسالة السابقة .

انتهى اليه صديقه: أي هوى بكر وأي خداع نفسي وأي انخداع طوعي ? ولم يقد رخالد ان الآلام التي يعانيها الشاعر مجتمعة به من اقصاء عن المدرسة ومن اخفاقات متلاحقة ومن فقر مستكلب القبضة ومن «فراغ وبطالة وسأم وخمود» اذا اقبل الصيف في منطقة البصرة كلها كانت تتنفسس دفعة وتنطلق تحت عنوان واحد اسمه «الحب» ، فاذا اضاف الشاعر الى ذلك الحب صفة «البكر» فذلك شيء حدث قبل ان يقذف به الاضراب فوق شوك البطالة والفراغ والسأم ، ذلك شيء أراد به أن يبدأ عهدا جديدا فما ذنبه اذا اخلفت الايام تقديره ? ولكن خالدا ظن انه اذا صارحه بما يعد محقيقة فانه انما يسدي ألميه يدا حين يوقظه من غفلته . ان ربة الهوى البكر تعبث به ولا تحمل في نفسها اي يوقظه من غفلته ، فلم هذا المضي في الطريق الطويل الذي لا ينتهي الى غاية ، لم هذا التعلق بتلك التي تفتح الباب « آونة ف لا يكاد الطارق يهم بوضع قدميه على العتبة حتى يغلق دونه ؟! » (١) .

وكان الرد المباشر على هذه الملامة عفويا طبيعيا: لا بد أن تكون لدى خالد شواهد يقينية تجعله يرسل هذا الحكم ويبني عليه اللوم، وقال يدر: «قد لا يصل بك فكرك الشاعر وخيالك الطائر الى ان تدرك الاثر الصادم والأذى الكالم الذي تركته في نفسي كلماتك الزاجسرة وأقوالك الساخرة .... أرضاني هذا القول في اول أمره، ولكن ليسل الريف الندي ، تهب عليه أنسام الشمال التي أحسبها آتية من بغداد، اقول: لكن هذا الليل تسرق فيه الاحلام خطاها الخفية الواهنة مفضضة بالشعاع الباهت ينطف من نهر المجرة المختفي وراء الأبعاد هاج لي الألم واستنزل على صدري الخافق حسرات راعدة وآهات صاعدة ، ضاق بها صدر الافق الأرقط. ليت لي براعة شعراء الارض جميعا لاصسور

<sup>(</sup>۱) من رسالة الى خالد بتاريخ ١٩٤٦/٦/١٣ .

اما الرد الذي جاء بعد ترديد الفكر وتقليب الهواجس ، وتحليـــل الحاضر على ضوء الماضي ، فهو ايضا رد طبيعي ، ولكن حين يصدر عن استطیع ان اعیش دون حب ، ولو کان من طرف واحد ، ولو کان ــ کما تسميه \_ خداعا ذاتيا ، اريد حبا ، مهما يكن حاله ، فاذا لم يتوفر لـــى هذا الحب فأنا ميت لا محالة . ولهذا ذهب السياب يتصور فقد هـــذًّا الهوى البكر ويمعن في تهويل ذلك على نفسه ويمد في اسباب اليأس بينه وبين قلبه ، فلما استسلم للنوم لم يجد راحته الا في العودة الى الأم، فرأى نفسه \_ في المنام \_ يرقد في قبر: «ضباب شفيف ترقص فيه مقبرة التلال ، ثم يركن الرقص الى سكون كئيب يحتضف الغبش الحزين ، وهناك عند السعرة النائمة قبر مستوحد غريب رأيت اني راقد فيه تحت الحصى والتراب في ظلمة بلهاء ، ما أسعفها لون من الالوان ، يكاد ثقل الثرى يخنقني خنقا ، لكنني من برجي الدامس استشرف الدنيا يدغدغها الربيع الباكر ، فأبصر الاوراق تنمو بطيئا بطيئا ، والبراعم تتثاءب كسلى عن الزهر الابيض وعن الوان لا تحصى ، والعروق دافئة ، يسيل فيهــــا ماء الشباب تزحم جوف الثرى ، فأهتف من اعماق اللحد البارد: رباه ، أفي الربيع النضير يطويني القبر ?! » (٢)

ان هذا الحلم يتحدث عن نفسه دون ان يحتاج تفسيرا ، كل سا هنالك ان النخلة الفارعة اطبحت «سدرة نائمة» ــ وهمـــا سيَّان ــ ،

<sup>(</sup>١) الرسالة السابقة .

<sup>(</sup>٢) رسّالة الى خالد غير مؤرخة لعلها في الشمهر السادس او السابسيع سنة ١٩٤٦ .

وتتقابل في هذا الحلم صورتا الموت والحياة ، ولكن العقل الباطن يجد العودة الى القبر ـ الى الأم (او السدرة النائمة) هي الحل الوحيد لما يعانيه صاحب هذا الحلم في الحياة ، ان الكلمات الزاجرة التي ارسلها صديقه فوق رأسه ، لا تحل مشكلة مستعصية ، ولذا واجهها بعملية انكماش وتقلص وتقوقع في جوف الموت ، في «رحم» الارض حيث تنبعث الحياة ايضا ، «والعراق دافئة يسيل فيها ماء الشباب» .

وعندما افاق لم تكن الحاجة الى الانزواء المتقلص ، الى النجاة من الحاضر المؤلم (حيث خداع الحبيبة وزجر الصديق) ـ اقول: لم تكن الحاجة الى ذلك قد فارقته ، ولهذا شفع الحلم السابق بحلم آخر الا انه من وحي اليقظة . أليس من الممكن ان يفر المرء من واقعه الا الى ذلك الكهف المظلم ? أليس هناك ما يحل المشكلة دون موت ? بلي ؛ ليرجـــع بدر الى الماضي الذي حاول ان ينساه فانه هو قوقعته الاخرى في حال اليقظة . اسأل نفسك ما معنى الحاضر تجده يتلخص في فتاة تنتمي الى المدينة وتحسن من اساليب الاخذ والعطاء ما لا يحسن ريفي ساذج ، ومثل هذا الحب لا يفي بالنقاء والطهر ، فما اجمل العودة الى الريف ، منبع الصفاء والنقاء والود الخالص ؛ ومرت من امامه ريفية حسناء فخفق قلبه : هذا هو \_ دون ان يحس بأنه يتداوى من الداء بالداء \_ شفاؤه من مشكلته التي تبدو مستعصية ، وفي لحظة خيِّل اليه انه محب وأن حبيبته ريفية : «أجوز في هذه الايام تجربة لذة او قل : وقعت في حب جديد ، من نوع جديد ، لا خبرة لي به من قبل .... انه الحب الريفيي الخالص العريق في ريفيته يسف دون ان يلامس التراب ، ويسمو فلا يجوز السحاب ، هذا الحب الرائع تؤطره أجواء قروية من الطبيعـــة والازياء والاساليب من مواضع اللقاء وخلوات الغـــرام ، من مراحله اللذة الى نهايته المتوقعة ، زواج المعبودة ، أو افتضاح الحب ، وحبس الطائر في قفصه .. كل تلك الاشياء تجعلني ابذل كشيرا من الوقت في

سبيل هذا النوع الساحر من العشق ... آه لو فرغت من كل شاغــل ، لا برزت هذا الحب في قصيدة تجعل ساكن المدينة يشتاق لو غاص بكل روحه في قرارة هذا الهوى الريفي ... انها الآن تمر امامي رائحة مـــن الحقل ، اضطربت افكاري فلا استطيع اكمال الحديث » (١) .

وليس بعسير على من يقرأ هذه السطور ان يجدها تمثل امنية او حاجة الى حب جديد يخلص الشاعر من تعقيد المدينة بل يجعل « ساكن المدينة» يحسده عليه ، اما انها كانت حبا حقيقيا فان شواهد الحسال كما سيتضح في هذا السياق لل تدل على ذلك ، كان الحب الجديد «فكرة» او موضوعا شعريا صالحا لان يبرز في قصيدة، وكانت الدواعي تحفز الى ابرازه في اطار شعري ، بل ان السياب نفسه رسم هذا الاطار: «روضان جاران ... وفتى وعذراء وطفلة او طفل هذا مسرح القصسة وهؤلاء هم ابطالها ، وقد يزيد الابطال عددا فادة اخرى او غادتين ، زهرة في ورقتين عطرتين تحيطها الاكمام» (٢٠) . اما الدواعي التي تحفز الى تحقيق هذا الاطار في عمل فني متكامل فكانت تنصل بقصة سابقة لهذا التاريخ ، أرجأنا الحديث عنها ، لنكفل لها الوضوح عن طريسق المقارنة .

وتتلخص تلك القصة في ان السياب كان قد تعرف \_ من خلال المترجمات \_ الى الشاعر بودلير ، فقرأ شيئا من قصائد «ازهار الشر» وشيئا من سيرة الشاعر نفسه ، ورأى صورا فتنته وهالته في آن معا ، ووجد تجربة حب لا عهد له بمثلها ، فأوحى ذلك اليه \_ وكان سريع الاستيحاء \_ ان يكتب قصيدة يصور فيها الحب الآثم وينتصر في الوقت نفسه للحب الطاهر ، وأهداها «الى روح الشاعر بودلير» ، فجاءت قصيدة طويلة قيل انها تناهز الف بيت ، ويبدو ان القصيدة حين اكتملت

<sup>(</sup>١) الرسالة السابقة .

<sup>(</sup>٢) الرسالة السابقة .

وتم لها ذلك الطول المرهق ، نالت اعجابه \_ وربما نالت اعجاب م\_ سمعوا بعض مقاطعها من رفاقه \_ فأحب ان تكون فاتحة شهرته على نطاق واسع وعنوانا على مقدرته وشاعريته ، فأرسلها مع السيد فيصل جري السامر اذ كان مسافرا الى القاهرة ليسلمها الى الشاعر علي محمود طه ، وكان الوجه الظاهري للامر انه يريد رأي شاعره المفضل في قصيدته المفضلة ، ولكن الحقيقة هي انه كان يرجو ان تنال القصيدة اعجباب المهندس فيقدمها الى احدى دور النشر . غير ان القصيدة نامت في احد الادراج بمنزل المهندس مدة طويلة من الزمن ، اذ لعله تسلمها سنة ١٩٤٤ وها هو بدر في ١٣ ـ ٢ ـ ٣ ـ يقول لخالد : «لست ادري أتستطيع ان تكتب الى فيصل جري كي يأخذ ملحمتي من علي محمود طه او تكتب الى الشاعر نفسه » .

لقد بقي من هذه القصيدة (التي تحمل تاريخ ١٢-٢-١٩٤٤) ابيات غير كثيرة ، يتحدث السياب في اولها على لسان الشاعر المفتون بالجسد والغواية الكافر بالفضيلة المؤمن بالشهوة المشبوبة، حتى اذا بلغ الى قوله : «والأحقرن الروح» جاءه الرد .

#### ... لست بقادر فارجع بروحك عودة المتندم

ثم تندرج بقية الابيات في تقريع هذا الفاجر الداعر وانذاره بعاقبة مشئومة ؛ ولسنا نعتقد ان المهندس أهملها لانه لم يعجب بمستواها الفني ، وأن كانت الابيات المتبقية لا تدل حقا على انها كانت قادرة على ان تلفت الانظار للشاعر الناشيء ، وانما قد يكرون ذلك محض قلة اكتراث عارضة او تهربا من المسئولية في تقديم شاعر لم يلمع اسمه بعد ، او عجزا عن ايجاد الوسيلة الملائمة لاظهار القصيدة ؛ ويمكن ان يفترض المرء في هذا المقام فروضا كثيرة ، ولكن مهما يكن حظ تلك الفروض ، فانني اعتقد ان الشاعر الشاب اخطأ مرتين : مرة لانه حاول موضوعا

غريبا عنه غير داخل في تجربته ؛ صحيح انه انتصر للروح ولكنه كان يريد ان يصور بعنف موقف الجسد ، وهو منطقة محرمة حتى ذلك الحين في نظرته الرومنطيقية الحالمة ، ومرة ثانية حين اختار شاعرا ليقدمه الى المجتمع ، وشاعرا مثل علي محمود طه بالذات ، ليس مسن يؤمن بالمريدين والاتباع ، ولا يهمه ان يعرف بتبني هذا الاتجاه الشعري او ذاك .

وكان التفاته الى الجسد في تلك القصيدة ثم شعوره بان اهمال شاعره الاثير لها قد يعني اخفاقها ، ثم حنينه الى الماضي الذي فارقه قبل عام أو أزيد قليلا لل كل تلك كانت هي الدواعي لان يقوم بكتابة قصيدة جديدة يصور فيها نقاء الحب كما يمثله الريف الطاهر العفيف ، فهو أقدر على تصوير ما يحب ، وهو يحاول أن يتجنب ما قد يسمى اخفاقا في المحاولة السابقة ، وهو بذلك يقيم التعادل الطبيعي في نفسه حين ينظم ملحمة تضاهي بل تفوق ما سماه «ملحمة» السروح والجسد .

وأغلب الظن ان القصيدة التي تصور الحب الريفي ظلت خاطرة حميلة لم تتحقق فقد ادركه العام الدراسي الرابع في دار المعلمين ، دون ان ينظم منها شيئا ، كانت تعلة الى حين تنسيه المدينة وفتياتها «العابثات» بالقلوب ، فلما عاد الى المدينة وجد نفسه اسير دروبها وشعابها وقواعد الحياة فيها .

غير انه قبيل هذه العودة كان قد حرر نفسه في لطف ودون صخب ودون ان يخدش وجه المودة من استاذية خالد: وأحسب بداية افتراق الطريقين تبدأ من هنا ، فقد كان خالد ما يزال يؤمسن بالقصيدة ذات القافية الواحدة ، فكتب اليه بدر قصيدة بعنوان « نهر العذارى» يعارض بها قصيدة «النهر المتجمد» لميخائيل نعيمة ،وجعل كل

بيتين منها على قافية (١) ؛ وكان خالد يحاسبه كثيرا على ما يتلبس شعره من غموض ، فما كان منه الا ان كتب اليه بعد تلك الرسالة الزاجرة : «كنت في كثير من الاحيان تأخذ علي "الغموض في شعري ولكني ادركت الآن ان ذلك الغموض كان العقدة المسحورة التي اوجدتها يد العاطفة في ساعة جنون ، اذا انحلت فقد الطلسم ما كان يحمل من تمتمات عبقر» .

وحين عاد الى دار المعلمين ، أحس بنفسه مبلغ الصدق في نصيحة خالد ، ذلك ان عودته فتحت عينيه على ان «الهوى البكر» كان ضوءا خادعا في دجي اللهفة والحرمان والتعطش الى حب ؛ صدق خالد ، هذه فتاة بهمها ان يكون احد المعجبين بها شاعرا يحرق نفسه وقريحته قربانا بين يدي جمالها على ان يظل هذا الجمال بمنأى عنه كالنصب النائي الذي لا تستطيع ان تلمسه ايدي العابدين . وفتر سطوع ذلك الضوء الخادع امام عيني بدر ، وانمأثت قداسته رويدا رويدا دون ان يتـــرك ذلك في نفسه الا ندبا صغيرا يرتسم الى جانب تلك الندوب التي خلَّفها البحث المخفق عن الحب ؛ ومن المفيد ان تتذكر ان بدرا لم يخـص هذا الهوى الضائع (رغم انه كان بكرا في روعته عند البداية) بقولة رثاء او بذكرى اسي ، الاحين عـــد سرب الحبيبات في صحوة الموت واسترجــاع الذكريات ؛ وإنما تحو"ل في لطف يرقب «المنتظرة» التي لا بد ان ينفتح عنها ستار «المسرح» لتمثل دورها المرموق في حياته . وحين وجدها لم يعد الحب لهبا وجدانيا وحسب ، بل اصبح رابطـــة نضال ، اذ ازاح الفتي جانبًا من القناع الذي كان يستتر وراءه تحوُّله الخطير ، واذا هو يدين بالانتماء للحزب الشيوعي . ان قصة الحب لم تنته بعد ، ولكن من الخير ان نعود قليلًا في الزمن الى الوراء ، على ان نرجع الى قصة الحب مرة اخرى .

<sup>(</sup>۱) رسالة في ٢٦/٦/١٣ ، وقد نشرت القصيدة في ديوان ازهار ذابلة من بعد ، انظر ازهار واساطير : ١٥١ .

### الانتميا والشيوعيّ

لا يذكر بدر \_ فيما لدي من وثائق \_ تاريخ انتمائه للحرب غير الشيوعي ، وقد سألت عنه اخاه مصطفى فصمت في حيرة ولم يجب . غير ان بدرا يذكر انه ظل يعمل في صفوف الحزب مدة ثماني سنوات ، وان ارتباطه به بدأ يضطرب ويهتز بعيذ حركة مصدق ، فاذا صح ذلك كلبه كانت اواخر سنة ١٩٤٥ او اوائل التي بعدها تصلح تاريخا لبداية ذلك لانتماء ، غير ان كلامه عن بعض ذكرياته يوحي بانه انتسب للحزب قبل ذلك بكثير ، اي في فترة حرجة من الحرب العالميسة الثانية اذ يقول : «وصرنا نبث الدعاية لروسيا وللشيوعية جنبا الى جنب مع الدعايسة للنازيين : سوف ينتصر المحور على الحلفاء وسوف تنتصر روسيا معه (؟) وستعم الشيوعية العراق فبشرى للفقراء ، بشرى للفلاحين الجائعين ... الخ » (١) . وربما كان هذا حماسة ساذجة لا تدل على انتماء عملي ، لان فيه خليطا من المشاعر المتضاربة .

ويتحدر عن انتسابه للحزب ـ دون ان يعين تاريخــا ـ بقوله: «وكان لعمي الاصغر (عبد المجيد السياب) صديق يتردد عليه في القرية بين حين وحين ، صديق ايراني الاصل يحب ادب جبران خليــل جبران

## https://telegram.me/maktabatbaghdad

<sup>(</sup>١) الحرية ، العدد: ١٤٤١ .

ومي زيادة ويتحدث عن الديموقراطية والشيوعية ودولة الكادحين ... لقد كان حديث علوان الذي قتل فيما بعد في سجين الكوت طليا، وكنا نقره في كل ما يقول ، وذات يوم سمعناه يتحدث الينا عن الحزب الشيوعي العراقي الذي يعمل سرا ، وعن قائده العظيم الرفيق فهد الذي لا يعرف اسمه ولا شخصه احد ، و في أحد ايام الجمعة دعانا الى بيت وأخرج لنا استمارات الانتماء الى الحزب الشيوعي : استمارة لعمي عبد المجيد ، وأخرى لعبد الدايم ناصر وثالثة لي ، واخترنا لنا اسماء مستعارة وملأنا الاستمارات ... وهكذا اصبحت لا مجرد شيوعي وانما عضوا في الحزب الشيوعي العراقي» (١) .

وقد يصح ان نعد اشتراكه في المظاهرة التي فصل على اثرها بداية نشاطه العلني في هذه الناحية ، فأما اذا اوغلنا في التاريخ ، فاننا يجب ان نفترض ان السلبية التي سجلها عليه عارفوه اول عهده بحياة بغداد ودار المعلمين انما كانت دهاء عجيبا منه في اخفاء دوره الحقيقي ، وهذا ما لا يتفق مع طبيعته الانفعالية التي تُجر "الى ابراز منتماها بيسر وسهولة .

وكان وراء دخوله الحزب عوامل كثيرة ، وربما لم تكن النقمة السياسية هي أقوى العوامل ولا كانت النزعة الانسانية لانصاف الفقراء والمظلومين من اقواها ، وانما يجب ان تتصور روعة الاقدام على المجهول والعمل في الخفاء ، وعامل السأم من الموقف السلبي الذي كان يفرده بين اقرانه في الكلية ، والاعجاب بشخصية احمد علوان ، وسهولة انقياده لعمه عبد المجيد \_ الذي كان كما يروي مصطفى شديد التأثير في بدر رغم انه اصغر منه سنا \_ كل تلك مجتمعة هي التي حببت اليه ذلك الانتماء ، وجعلته يرفع الشعار الجديد .

ويجب الا تنسى ايضا الجو العام في الحياة السياسية بالعراق حينئذ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق .

فانه كان يمهد الطريق امام الشباب للاتجاه نحو اليسار ؛ كـان انتصار روسيا في الحرب قد وسع نطاق الملتفتين اليها ، وكانت السياسة العراقية مشلولة ، والاحزاب معطلة ، وكان الناس في كثير من نواحـــــــى العالم يتطلعون الى حياة افضل ــ في فترة ما بعد الحرب ــ الا العراق فانه كان يزداد غرقا في الركود (١) . فاستطاع فهد (يوسف سلمان يوسف) ان يعقد مؤتمرا للحزب عام ١٩٤٥ وأن يصدر «البيان القومي» وأن ينظم لجنة مركزية اصبحت تضم بالاضافة اليه زكي بسيم وحسين محمسد الشبيبى وكريكور بدروسيان وعبد تمر ومالك سيمسف وملا شريف وسامي نادر (۲) ؛ وكانت جريدة «الشرارة» ثم «القاعدة» هي التسي تنطق بلسان هذه الجماعة . وفي العام نفسه تألفت عصبة من يهــــود العراق لمناهضة الصهيونية وكانت تصدر صحيفة علنية تسمى «العصبة» وغايتها \_ فيما اعلنته \_ ان توضيح للشعب الفرق بين اليهـــودي والصهيوني وتعمل على تخفيف الكراهية بين الطوائف (؟) ؛ وكانت لهذه العصبة جريدة سرية تسمى «وحدة النضال» ، تعبر عن المبادىء الشيوعية للعصبة ؛ والحق ان تأليف هذا الحزب الشيوعي اليهودي انما تم لعجز اليهود حينئذ عن الدخول في حزب «فهد» اذ كان «فهـــد» يتخوف من اليهود ويشك في اخلاصهم ، هذا الى ان انتماءهـــم للحزب (فهدا) نفسه عاد ليعرض عليهم دمج الحزبين في حزب واحـــد ، على ان يكونوا اعضاء بسطاء في الحزب الموحد ، فلا يحتلوا مراكز هامة فيه . ووجد اليهود أن هذا الشرط لن يحول بينهم وبين ما يريدون أذا هم ضمنوا لانفسهم سيطرة معنوية داخل الحزب ، فقبلوا الانضمام الــــــى

Communism and Nationalism in the Middle East p. 184

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٨٤٠

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٩٠٠

حزب «فهد» ، وسرعان ما لمعت اسماء ساسون دلال ويهودا صديق وغيرهما ، واحتلوا مراكز هامة في الحزب . وقد فسر بدر همذا خير تفسير حين قال : «فاصبحت ترى خلية شيوعية منظمها عبد تمر مثلا ، وهو نقابي قدير لا اكثر ، وتضم ساسون دلال عضوا بسيطا فيها ، وكان ساسون دلال ممن درسوا الماركسية وتضلعوا فيها ... وكان عبد تمسريقف مشدوها وهو يرى الى معلومات ساسون او ثقافته الماركسيسة الواسعة والى جهله هو» (١) .

ولا ريب في ان بدرا كان عضوا في الحزب اثناء الفترة التي قضاها مفصولا من دار المعلمين (اي خلال الاشهـــر السبعة الاولى مـن عام ١٩٤٦) ، بل هو يقول إنعمادة الكلية كانت قد عرفت فيه انتماءه للحزب وأنها كانت تشدد الرقابة عليه مما قد يشير الى ان فصله نفسه اقتـرن بتهمة الانتماء الى الشيوعيين .

وفي شهر تسوز (يوليه) سنة ١٩٤٦ (وكان السياب ما يزال قابعا في قريته) اعلنت الحكومة عدم شرعية العصبة ، وعطلت صحيفتها واعتقلت رؤساءها ، وكان من بين اعضائها البارزين نعيم طويق فأمره الحزب ان يلجأ الى قرية السياب «وكانت يومذاك حصنا منيعا مسن حصون الشيوعية» . يقول السياب : «وجاءنا نعيم فهيأنا له مكانا في احد بساتين النخيل ، وكنا نقضي كثيرا من اوقاتنا في الجلوس معسه والاستفادة من معلوماته في المادية الديالكتيكيسة والشئون الحزبية ، وزعمنا لابناء القرية انه صديق من اصدقائي في دار المعلمين العالية وان اسمه محمود .... » (٢)

في ذلك الشهر نفسه كان بدر يتحدث في رسالة الى صديقه خالد

<sup>(</sup>١) الحرية العدد: ١٤٦٦ .

<sup>(</sup>٢) الحرية ، العدد : ١٤٤٨ .

عن حلمه وأنه رأى نفسه في القبر ، ويتحدث عن الحب الريفي وأنسه يريد ان يخلده في قصيدة طويلة ، ويطلب اليه ان يخبره: «عنها وعنها وعنها ، ألم ترهن او تسمع عنهن ركزا ؛ لعلي شوهت وجه الحقيقة بأن انقصت عددهن الى ثلاث». وفي ذلك الشهر نفسه نسمعه يقول عن حياته في القرية وفي صحبة الضيف المتواري عن الانظار بين نخيلها: «وفي ذات ليلة عقدنا مجلسا من مجالس الطرب في بستان آخر ودارت علينا الخمرة حتى سكرنا» (١).

ان اي متأمل سيلحظ ، ولا بد ، ذلك الانقسام او الازدواج في طبيعة بدر يومئذ ، فهو ينتمي الى حزب ينظر الى المستقبل بتفاؤل ، ويبني منهجه على قوة النضال ، ويؤمن بالفرد ما دام في خدمة المجموع ، ويتجه بكل طاقاته نحو الحياة ، وبدر يمارس هذه الامسور «رسميا» باسم البطاقة التي يحملها ، فاذا جن الليل وأخذ القلم ليكتب قصيدة او رسالة تحدث عن الضياع او عن الاحلام الفردية او عن الموت ، ونسي كل شيء سوى انه محروم من المرأة التي يحب . وفي عدم الاندماج بين هذين الطرفين يكمن السر كل السر في رفضه للشيوعية من بعد ، وان تدخلت عوامل اخرى قوت لديه العزم على الانفصال .

على أنا يجب ان ننصفه ، فانه رغم ذلك الازدواج ، حاول جاهدا ان ينضوي تحت راية الحزب وان يعمل من اجل مبادئه باخلاص ، وكان في السنوات التي امتدت (بين ١٩٤٦ – ١٩٥٠) يستطيع ان يعيش دون ازمة نفسية قوية – ممسكا رايتين متباينتين واضعا كل راية في يد ، بعيدة عن الاخرى ، وهسو لا يحس بكثير مسن التناقض او الاضطراب .

ولما انتهت العطلة الصيفية (١٩٤٦) وانتهت معها مدة الفصل عاد

الحرية ، العدد تفسه .

الى بغداد وكان اول عمل قام به حين وصلها أن زار الرفيق حسين الشبيبي الذي كان موقوفا مع عدد من الرفاق ، وتناول طعام الغداء مع الموقوفين ، وتحدث الى حسين عن النشاط الشيوعي في البصرة وأبسى الخصيب وزوده حسين بنصائح وتعليمات وكان في ما قال له : «لقـــد تخرج جاسم حمودي فاستلم انت مكانه في الدار» ، وفرح بهذه المهمة الموكولة اليه ثم وجدها عبئا أثقل من أن يحمله جسمه النحيل فذهب الى الرفيق يهودا صديق وطلب اليه ان ينتدب لتلك المهمة طالبا غيره (١) ؛ وكان تخليه رغبة منه في ان يضمن لنفسه القدرة على الاستمرار فـــــى الدراسة ، فاستطاع ان يفو"ت على سلطات الكلية الايقاع به ، ومارس نشاطه الحزبي بشكل هادىء لا يلفت اليه النظر ، دون ان يتغيب عـن اجتماعات الخلية الطلابية ؛ وظل على صلة وثيقة بصحيفة «القاعدة» التي اصبحت تنطق باسم الحزب ، وبكل منشور من منشوراته (٢) ؛ بل انه وفئة الرفاق في دار المعلمين نظموا مظاهرة حزبية (لعلها أواخر سنـــة ١٩٤٦) ، فذهبوا الى مقهى على دجلة ، ورسموا الخطة التي سيعتمدونها في توجيه المظاهرة ، وكانت تقضى بأن يكـــون المتظاهرون مسلحين بالعصى ــ فاشتروا حزما كبيرة مـن الخيزران من الســـوق المجاورة للمقهى ــ وأن يحتشد عدد من الرفاق عند موقف احد الباصات كأنهم ينتظرونه ، حتى اذا جاء الباص تركوه يفوتهم وركضوا كأنهم يحاولون ادراكه ، وعلت هتافاتهم وهم يجرون ، وتساتلت اليهم من هنا ومن هناك جماعات عينت لها مراكزها ، ولكن اخبار هذا الاستعداد تسربت الـى الشرطة ، ففاجأت المظاهرة من المؤخرة ، وقد تشابكت ايدى المتظاهرين كي لا يحدث احد نفسه بالفرار ، ولكن ما كادوا يحسون بالشرطة من ورَّائهم حتى ولتَّى اكثرهم هاربا ، وهرب الرفيقان اللذان كانا قد شبكا

<sup>(</sup>١) الحرية: العدد السابق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه ٠

يديهما بيدي بدر ، في نترة مفاجئة ، فسقط على الارض وجرحت يده ، ولما نهض رأى الرصيفين على جانبي الشارع يغصان بالشرطة ، فتمالك نفسه وأخرج سيجارة وأشعلها ، ودس يده المجروحة في جيبه ، ومر في هدوء من امام الشرطة فلم يلقوا اليه بالا ، لان هدوءه قد غطى على حقيقة موقفه (١) .

كان فهد خلال عام ١٩٤٦ قد وقف جل جهده على تحقيق غايتين : اولاهما تقلمل الانقسامات بين اليساريين او توحيد الجماعات اليسارية معا في جبهة واحدة ، واحراز الاعتراف الرسمي بالحزب ، وقـــد ظلت الخطوات تتعثر في تحقيق الغاية الاولى الى ان اعتقل في أوائل ١٩٤٧ ، فحدث تقارب بين حزب فهد نفسه وحزب الشعب (أو الاغلبية فيه) ، والجناح التقدمي في الحزب الوطني الديموقراطي وجماعة زكي الخيري وشريف الشيخ التي كانت قد انشقت عن حزب فهد من قبل ، أما الغاية الثانية فلم يتم له تحقيقها ابدا ، وعندئذ لجأ الى استغلال واجهة خارجية للحزب عن طريق ما يسمى بحزب التحرر الوطني (جماعة الشبيبي) ، فقد طلب الى جميع الشيوعيين الانضمام الى هذا الحزب ، كما طلب الى كل عضو عامل في حزب التحرر الوطني الانضمام الى الحــزب الشيوعي . وكان فهد يرجو ان يفيد من حزب التحــرر في تنظيم لجان الطلبـــة واتحادات العمال (٢) ، وقد جاء اعتقال فهد وكثير من اعضاء حزبه اثر تسلم نوري السعيد للوزارة (واستقالة وزارة أرشد العمري) في الحادي والعشرين من تشرين الثاني (نوفمبـــر) ١٩٤٦ ؛ فقد بدأ نوري عهده بسياسة قمعية شديدة غايتها استئصال الشيوعية من جذورها ، وأطلق رجاله لمباغتة كل وكر من اوكارها في الالوية المختلفة ، وكانت ثمرة هذه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق نفسه .

Laqueur, pp 188 — 89 (7)

الحركة اعتقال فهد والاعضاء البارزين من حزبه (۱). وقدم المعتقلون للمحاكمة في شهر آذار (مارس) من ذلك العام ، وكانت التهمة الكبرى الموجهة اليهم هي الصهيونية ، ولعبت شهادة مالك سيف احد اعضاء حزب فهد دورا هاما في ادانة المعتقلين وفي كشف كثير من الاسرار ، وصدرت الاحكام في حزيران باعدام فهد واثنين من رفاقه شم حوال الحكم الى السجن مدى الحياة . ومن داخل السجن اخد فهد يوجه شئون الحزب معتمدا في ذلك على اتصاله بيهودا صديق وكان قد اصبح سكرتير اللجنة المركزية الثانية (۲) ، ولكنا نلمح أهميته في التنظيم العام للحزب من قول بدر الذي اشرنا اليه من قبل : « وبعد أيام اتصلت بالرفيق يهودا صديق ان ينتدب لهذه المسؤولية غيري » (۲) .

ولا نحسب ان بدرا في تلك الفترة فارق نشاطه اليساري او فتسر فيه ؛ الا ان الاحكام بالسجن على زعماء حزب صدرت وهو يتأهب للعودة الى قريته في اجازة الصيف ، ثم تنبه ما خباره دون أعيننا في تلك الحقبة من السنة ما على غير ما تعودنا وذلك لان رسائله السي خالد ان كان ثمة رسائل قد فقدت ، ولم تبق منها الا رسالة واحدة (بتاريخ ٢٠-٩-١٩٤٧) يكلف فيها صديقه قضاء مهمة تتعلق بمصطفى السياب ؛ ويهمنا قوله في آخرها : «عندي شعر كثير ... جدا ، سأقرؤه عليك في أوائل الشهر القادم ، يوم ١ او ٢ منه » . وقد كانت تلك الرسائل حرية ان تحدثنا بشيء واضح عن نشاطه الفني وان كان يتجنب الرسائل حرية ان تحدثنا بشيء واضح عن نشاطه الفني وان كان يتجنب

<sup>(</sup>۱) انظر Longrigg ص : ۳۶۰ و Laqueur ص : ۱۸۷ و يورد السياب تفصيلات خاصة عن السبب المباشر لاعتقال فهد (الحرية / ١٤٥٠) غير انه يذكر ان هذا الاعتقال تم سنة ١٩٤٦ يقول : في يوم من ايام عام ١٩٤٦ وكنت قاصدا احد المقاهي سمعت بالنبأ المشؤوم انذاك . . كنت قزيبا من المقهى المقابل لوزارة الدفاع . . الخ » .

<sup>. 197:</sup> Laqueur (Y)

<sup>(</sup>٣) الحرية: ١٤٤٨ .

فيها كل حديث عن الجانب السياسي ، لا لان كان يخشى الرقابة وحسب ، بل لان صداقته لخالد لم ترتبط بفكرة سياسية معينة ، او قل ان صداقتهما كانت خارج نطاق المشاركة في رأي سياسي واضح المعالم.

ولكن اين هو الشعر الكثير الذي قاله في هذا العام الدراسي وفي الاجازة اللاحقة به ? انتا لو قدرنا ان كل ديوان « ازهار ذابلة » وبعض «اساطير» يمثلان هذه الفترة لما كان ذلك كثيرا ، ومع ذلك فانا نصدقه في قوله ان لديه شعرا كثيرا ، ذلك انه كان ذا قدرة عجيبة على الاكثار من الشعر ، ولدينا من قصائده في هذه الفترة قصيدة بعنوان «هل كان حبا» ظهرت في ديوانه الاول ، ولهذه القصيدة اهمية خاصة عند الشاعر فانه يؤرخ بها بداية اتجاهه الى الشكل الحديث في الشعر (۱) ، وهمي اذا توخينا الدقة لا تمثل شيئا من ذلك ، وكل ما فيها تفاوت بسيط في عدد التفعيلات كقوله:

العيون الحور لو اصبحن ظلا في شرابي جفت الاقداح في أيدي صحابي

وفي ديوانه « اساطير » قصيدة مبكرة من نتاج العطلة الصينية (١٩٤٧) بعنوان «سجين» وهي تصور ان ذراعي الأب تحولان دون لقاء المنتظرة :

وطال انتظاري كأن الزمان تلاشى فلم يبق الا انتظار

وظل يتساءل «أألقاك» ، مؤمنا ان لا بد من ساعة .. من مكان «لروحين ما زالتا في ارتقاب» :

۱۹٤٦/۱۱/۲۹ تاريخها

سألقاك ابن الزمان الثقيل سينهار عن مقلتيك الجدار

ثم يهتف:

لينهد هذا الجدار الرهيب الحاطت بي الأعين الجائعات اذا استطلعت مهرب مقلتاي فأبصرت ظلين لى في الجدار

اذا مــا التقينا واين العذاب وتفنى ذراعا ابــي كالضباب

وتندك حسى ذراعا ابسي مرايا من النار في غيهب تصدى خيالان في مهربسي او استوقفتني ذراعا ابسي

فهذه القصيدة معلم هام في حياة بدر النفسية ، إذ فيها تستعلن الثورة على الأب دون مواربة او رمز ، وهي مقدمة لحفار القبور حيث الثورة على الأب تتسم بلباقة الرمز والكناية ؛ وترمن سلطة الأب الى الحواجز الكثيرة التبي تحول دون لقاء المنتظرة وهسي ايضا الحيواجز الكثيرة التبي ذلك الاخفاق المتوالي في الحب ؛ فذراعا الأب قائمتان كالمقص تجذان كل علاقة ، وكلما ظن الشاعر ان هذه هي المنتظرة تحركت ذراعا الأب فقطعتا حبل الرجاء الممتد نحوها ؛ وتلك اشارة الى ان الشاعر ورث كل ما يقصي المحبوبات عنه من ابيه ، وفي طي ذلك معنى لاشعوري ، وهو ان الأب القاسي هو الذي دفع بهذا الطفل الى احضان الأم دفعا حرمه القدرة على الانسجام مع اية امرأة اخرى . وربما تتضح المسألة تحت انوار كاشفة اخرى اذا قلنا ان الأب كان ينتمي الى حزب الشعب (وقد كان في البداية وعندما نظمت هذه القصيدة ب من ألد اعداء الحزب الشيوعيون يسمون قادته انتهازيين وجواسيس وعملاء (۱) ، وهذا يفسر الاشارة الغامضة

الى النزعة الاقطاعية التي كان بدر يتصور اباه ممثلاً لها :"

اما تبصرين الدخان الثقيل يجر الخطى من فم الموقد تلوسي فأبصرت فيه الظهور وقد قوستها عصا السيد وأبصرت فيه الحجاب الكثيف على جبهة العالم المجهسد

فاذا تحطم رمز الاقطاع \_ سلطة الأب \_ تبدد الدخان الكثيف عن وجه العالم المجهد ، وظهرت «المنتظرة» ؛ ولكن المنتظرة برزت فجاة وقبل ان يتحطم الاقطاع وقبل ان ينهد" الجدار الأبوي ، فكيف كان ذلك ? لندع بدرا مؤقتا يحلم بهذه المحتجبة ، ولنتوجه الى احداث العام الاخير من حياته في دار المعلمين.

# مرا لوثب إلى النكبة

كل الدلائل الظاهرة والخفية كانت تشير الى ان العام الدراســــي الاخير في دار المعلمين (١٩٤٧ ــ ١٩٤٨) سيكون عرضة لعواصف هوج، لان دار المعلمين جزء من العراق القلق الذي تنذر الامور فيه بالانفجار ، ولم يكن ليعمى عن هذه النذر والمرهصات الا السياسيون الذين شغلوا انفسهم في التغزل بالصداقة العراقية البريطانية ، وأتخمتهم مناصبهــــم واقطاعاتهم عن رؤية مواضع الألم في جسم الشعب المسكين ؛ فقد حسبت حكومة السيد صالح جبر انها بمصادرة الصحف ، وسجن بعض الزعماء الوطنيين ، وايداع زعماء الحزب الشيوعي في قفـص التأبيد ، ومهاجمة المكتبات بحثا عن الكتب الثورية والمنشورات ، حسبت انها ضمنٰت بذلك أقصى ما تؤمل من هدوء واستقرار ، ولكـــن الطبقات الفقيرة كانت مهددة بالمجاعة ، تفتش عن الخبز فلا تجده ، وأهراء البلاد فارغة تصفر فيها الريح ، ومشكلة فلسطين آخذة بالتعقد ، متدرجة من سيء الى اسوأ ، فكل اقتراب جديد من بريطانيا معناه محالفة الطغيان الاستعماري الذي تعاون مع الصهيونية تعاونا كاملا سافرا طوال ثلاثين سنة ، وجثم على صدر العراق ردحا مقاربا من الزمن .

تلك الظروف هي التي مهدت لما يعرف في التاريخ العراقي الحديث باسم «وثبة كانون الثاني» (١٩٤٨) ، وذلك احتجاجا على معاهــــدة

بورتسموث التي عاد صالح جبر يزفها الى الشعب العراقي زاعما انها تخدم مصلحة البلدين . ولسنا بسبيل الحديث عن تلك المعاهدة وشروطها ، ولكن الشعب العراقي واجهها بعاصفة شديدة من الاستنكار، وتضافرت الاحزاب على رفضها ، وبدأ رد الفعل باضراب طلاب الحقوق والهندسة ، وبتنظيم المظاهرات الجماهيرية الكثيفة ، وحدثت صدامات مروعة بين المتظاهرين والشرطة ذهب ضحيتها عدد غير قليل من القتلى ، واستمرت التظاهرات التي بدأت في السّادس عشر من كانون الثاني تزداد حدة وتصاعدا حتى بلغت ذروتها في السابع والعشرين مــن الشهــــر ، واضطر الوصــى ان يعلــن بــأن المعاهدة لم تكــــن مرضيــة ، كمــا اضطــر رئيس الوزراء الى الاستقالة ، ثم الى الهرب مــن العراق نجاة بنفسه . وكانت مئات الالوف كل يوم تخرج لتشييع الشهداء ، والخطباء ينادون بضرورة الغاء المعاهدة ، فما كانت حكومة السيد محمد الصدر التي تألفت بعد حكومة صالح جبر تملك سوى التراجع عـن تلك المعاهدة .

انه ليس من السهل ان يحد المرء دور الحزب الشيوعي في وثبة كانون ، ولكن الحكومة العراقية تعتقد لل كما يعتقد الحزب الشيوعي نفسه لل انه كان للشيوعيين دور قيادي في الوثبة (۱) ، غير ان النظرة الفاحصة تنبى ان الاحزاب الاخرى كالديموقراطي الوطني وحزب الاستقلال والاحرار كان لها دور هام في تلك الحركة ، وانها كانت هبة وطنية عامَّة ، ولم ينفرد بفخرها حزب واحد . ولعل بدرا لو سئل في تلك الايام لأكد ان الحزب الذي كان ينتمي اليه كان ذا دور هام في الوثبة ، هذا ان لم يقل انه انفرد بمجدها كله ، ولكنه حين سخط في الوثبة ، هذا ان لم يقل انه انفرد بمجدها كله ، ولكنه حين سخط

<sup>(</sup>۱) انظر Lagueur ص: ۱۹۳

على الحزب بعد سنوات أخذ يقول : « كلنا يذكر وثبة كانون المجيدة ويعرف ان القوى الوطنية جميعها ـ بل الشعب كله ـ هو الذي قــام بها ، ولعل دور الشيوعيين فيها كان أتفه الادوار ، ولكنهم بعــــد النصر الساحق إلذي حازه الشعب نسبوا الى انفسهم كــــــل امجاد الوثبـــة وبطولاتها »(١)؛ ونحــن لا يهمنا هذا الا بمقدار ما يصو"ر اندمـــاج بدر نفسه في تلك الحركة ، اذ نجده يقول بعد اسطر : « نشط حزبنـــا الشيوعي بعد أن اطلقت الحريات ، فكانت مظاهراتنا تملأ الشوارعحتي ينقطع السير والمرور فيها ، وضجر الناس من هذا كله ، ولكن الحزب الشيوعي كان يريد ان يعرض قوته على الناس . كنا نجتذب الكناسين والحمالين والمجرمين من نشالين وسواهم الى صفوفنا بوعود معسولـــة نبذلها لهم ؛ كنا نمنيهم بالقصور والآنسات الحور ، ونجعنا في ذلك أيما نجاح . وأقام جماعة من أهالي الكرادة حفلة تأبينية لشهداء الوثبة ، وقد دعيتُ للمساهمة في تلك الحفلة . لم يكونوا ليعرفوا انني شيوعــــي ، وكذلك شأن محمد شرارة الذي دعي اليها دون ان يعلم الداعون ان شيوعي . ان من يقرأ قصيدتي في تلك الحفلة وخطاب محمد شرارة فيها يلحظ الخط الشعوبي الشيوعي واضحا فيهما ، فقد جاء في قصيدتي تلــك:

ما زال يملاً مسمع الاحقاب ذاك الهديس من الدم المنساب يعلو فيرتجف الطغاة وتمحي أسطورة الاحساب والانساب

ما علاقة الأحساب والأنساب بوثبة الشعب على ظالميه ? انهسا الشعوبية التي يغيظها ويمزق اعصابها ان يقول العربي انه عربي ؛ اما كلمة محمد شرارة فقد كانت كلها مخصصة للهجوم على الحجاج هذا البطل الذي اراد ان يحمي الكوفة من الغزو الفارسي الشعوبي ...

<sup>(</sup>١) الحرية ، العدد: ١٤٥٢ .

الخ» (١). وليس يهمنا من هذا النص تفسيرات السياب ، فتلك امور يختلف الناس حولها ، ولكنا اوردناه ليصور مبلغ نشاطه الحزبي في تلك الايام ، ثم لينقل لنا كيف انه اخذ يسخر شعره لخدمة الأغراض الحزبية ، بعد أن مرت عليه فترة من الزمن وهو يفصل فصلا تاما بين فنه وحزبيته .

ولم تكد الحكومة العراقية تنعم بالهدوء الذي عقب تلك العاصفة حتى واجهتها مشكلة فلسطين ؛ كانت الجامعة العربية قد قر"رت ان تقوم بخدعــة كبيرة ، حـين طلبت الى الجيـوش العربية ان تدخــل فلسطين محاربة ؛ وجازت الخدعة على الجيوش وقادتُها ، اذ كانوا رغم قلة معد"اتهم وفساد أسلحتهم وضعف تدريبهم وبعد بعضهم عن مراكز التموين والأمداد ، يظنون انهم يقومون بمهمة مقدّسة ، غير عارفين بالدور الخسيس الذي كان يمثله رجال السياسة العليا في كل بلد عربي". ولذلك كان دخولهم \_ مـن الناحية العملية ـ ترسيخا للحدود التــى رسمها مشروع التقسيم ، ثم حدثت خيانات وتنازلات ــ شهودها بين الاحياء كثيرون ــ أضافت الى اسرائيـــل مناطق اخرى لم يكن مشروع التقسيم ( وهو مشروع اغتصاب دبِّر في مدى ثلاثين سنة ) يمنحها لها . ومهما يكن من شيء فقد كان دور الجيش العراقي في تلك الحرب ــ رغِم ضعف معدّاته وقلة تموينه ــ دورا مشرّفا ، وكانت الحماســة بين العراقيين للقضيــــة الفلسطينية متأججة. غير ان الحكومة العراقيـــة حينئذ استغلت حالة الحرب لفرض القانون العسكري على البلاد ، ومن خلاله استطاعت تقييد الحريات وتحيف الحقوق المدنية ، وتحديد المجال النقدي للصحافة ، وبالجملة شغلت الناس بالحرب واظهرت انها وثية كانون.

<sup>(</sup>١) الحرية ، العدد السابق :

ذلك هو موقف الحكومة ، فما هــو موقف الحزب الذي كــان ينتمي اليه بدر مــن القضية الفلسطينيــة ومن الحرب الفلسطينية ?

قد عرفنا فيما مضى أن العصبة اليهودية تغلغلت في الحرب الشيوعي ، فأصبح يهودا صديق سكرتيرا للجنة المركزية بعد فهد ، فلما اعتقل يهودا خلفه ساسون دلال ، ومهما يكن مبلغ عطف الشيوعيين اليهود على القضية الصهيونية فانهم لم يستطيعوا رسميا ان يتجاوزوا في بادىء الامر ما اعلنت روسيا ، وهو تأليف حكومة ديموقراطية في فلسطين يشترك فيها العرب واليهود ، فلما تورطت السياسة الروسية في الخطأ وحاولت منافسة امريكا واعترفت بشرعية دولة اسرائيل ، تحول الحزب الشيوعي العراقي عن موقفه تبعا لذلك ، دون ان يكون بسين الموقفين الا فارق زمنى بسيط .

في البداية وزع الحزب منشورا على أعضائه يشرح فيه شعاره الذي ينادي بتأليف حكومة مشتركة من العرب واليهود ، يقول بدر: «وكان الجواب الذي هيأناه لنجيب به كل معترض على ذلك الشعار هو: وهل تريد ان تتألف حكومة عربية خالصة فتكون مثل حكومة نوري السعيد مطية للاستعمار ? وما ذنب اليهود المساكين القاطنين في فلسطين ? أنلقيهم في البحر ثم نؤلف حكومة عربية خالصة?» (١) فلما تغير موقف روسيا اصدر الحزب منشورا يؤيد فيه التقسيم ، واخذت جريدة «القاعدة» تنشر المقالات العنيفة ضد الحرب الفلسطينية وتطالب بسحب الجيوش العربية من فلسطين (٢).

ولم يكن رجل الشارع في العراق قادرا على ان يهضم هذا التقلب في موقف الحزب الشيوعي ، ولا كان يستطيع ان يستسيغ المطالبـــة

<sup>(</sup>۱) الحرية ، العدد : ۱٤٥٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

بسحب الجيوش العربية ، اذ كان يرى في الحرب وهو يظنها حرب حقيقية وسيلة لاحقاق حق ودفع ظلم ؛ كانت الحرب تعبيرا عمليا عن حماسته نحو اخوة مضطهدين مطرودين لللما وعدوانا من ديارهم ، فكل صوت ضد هذا الشعور خيانة آثمة ، وانحياز السي الصهيونية ، ولهذا اصبح من السهل عليه ان يؤمن بان الحزب الشيوعي العراقي صهيوني أو مؤيد للصهيونية . وحين استغلت الدولة هذه التهمة في محاكمتها للشيوعيين كانت تستغل فكرة من السهل ان تجوز على الفرد العراقي حينئذ .

من هذا المنفذ نفسه اخذ القلق يتسرب الى نفس بدر وشرع يتحسس الانفسام في نفسه بين ولائه للحزب واخلاصه لمشاعره العفوية. هل من المكن ان يؤمن بالتقسيم ، وهو يرى اللاجئين من ابناء أمته مطرودين من ديارهم ? هل من السهل عليه ان يحقق ما يريده ساسون دلال (والخط الفاصل بين يهودي وصهيوني لديه خط وهمي) ويتغاضى عن سخط شعبه سخط تلك الجماهير التي يتحدث باسمها على الظلم الصارخ الذي يمثلهذلك الحل الجائر ? ان مشكلة فلسطين لم تهز كثيرا من النظم البالية في البلاد العربية وحسب ، ولكنها ايضا عرقلت نسو كل حزب شيوعي فيها ، وكانت روسيا مسئولة عن ذلك الاخفاق الذي اصاب تلك الاحزاب ، لانها شاءت في لحظة لم تحسب نتائجها البعيدة أن تقوم بمناورة سياسية (۱) .

ا) بعد مدة غير قصيرة من كتابة هذه السطور نشرت مجلة الحسرية البيروتية (العدد ٤٥٤) بيانا للحزب الشيوعي العراقسي (القيادة المركزية) بين فيسه اخسر مواقف الحسنوب من القضيسة الفلسطينية ، وقد جاء فيه : «ان الانجرار وراء اللعبة الاستعمارية الصهيونية الرجعية الخبيثة الماكرة بتأييد التقسيم املا في ايجاد حل سلمي يطفىء موقد التوتسر مؤقتا كان خطأ تاريخيا » . وورد

ولنترك السياب يتحدث عن بعض اصداء تلك الايام في نفسه : « لقد ظللت ليالي عديدة اعاني السهر والعذاب ــ يوم ان كنت ما ازال عضوا في الحزب الشيوعي ــ بسبب فكرة خطرت على بــالي وأبت ان تفارقني : هناك صعلوك يهودي اسمه خضوري كان يطوف في قريتنا والقرى الاخرى فيشتري النحاس العتيق والزري العتيق وما شابه ، ثم يبيعها بربح ويعتاش من ذلك . ثم (سقط) خضوري جنسيته وسافر الى اسرائيل ، وقد تبين انه كان يملك حوالي العشرة آلاف دينـــــار ، ولــــم يستطع خضوري ان يأخذ ماله معه ، فتركه وسافر الى وطنه القومـــي . وفكرت : ان الناس جميعا منـــذ القـــــدم الى الآن يحتقرون اليهود اليهودي الذي لم يكن يعرف القراءة والكتابة كما أعتقد ، والذي كان يتحمل شمس الصيف ومطر الشتاء ونباح كلاب القرى وايذاء سكانها في سبيل دريهمات يربحها ، ترك حطام الدنيا كله ونزح الى اسرائيل ، في سبيل ماذا ? ليعيش في بلاد يشعر بأنه واحد من أهلها في كل شيء ــ كما يتوهم ــ لقد جعله اخلاصه لقوميته ــ لهذه القيمة الروحية ــ يتنازل عن امواله التي عاني ما عاني حتى جمعها ، وانا ، أنا الذي أدعي بأنســي أديب شاعر ، بأني لست من عبدة المال ، ولا المهتمين به ، وأن قصيـــدةً جيدة اكتبها احب الى نفسي من آلاف الدنانير ، لقــد خنت قوميتــي وتنكرت لكل القيم الروحية ، في سبيلماذا ? انني أمنــي نفسي بأن

فيه ايضا: « وقد ظل حزبنا حتى اللحظة الاخيرة ضد مشاريع التقسيم على نحو جدي قاطع ولكنه غير موقفه مع قرار هيئة الامم المتحدة في اواخر ٧} واستنادا الى تقديرات ومنطلقات تبين ضلالها في التجربة ... وقد اوضح الكونفرس الثاني (١٩٥٦) خطأ تبني ونشر افكار كراس «ضوء على القضية الفلسطينية» عام ٨٨ الذي كان يعطي صورة وهمية خلابة عن حقيقة الكيان الاسرائيلسي » ؟ والبيان وثيقة هامة من عدة وجهات .

دخلي سيكون اكبر ، بأنني سأحصل عسلى نقود اكتسر ، متسى جاء الشيوعيون الى الحكم . اذن فأنا أحقر مسن خضوري . وعذبتني هذه الفكرة ، لقد حاولت الفرار منها بشرب الخمر والادمان فيه ، ولكنها ظلت تطاردني الى اليوم الذي تخلصت فيه من الافكار الشيوعية »(۱).

ليس من حقنا ان نشك في هذا الاعتراف الذاتي ، اذ حين يصبح الاقتناع شعوريا يحجب وجه الخداع في المغالطات الذهنية ، فمن المغالطة الذهنية ان يعتنق المرء مذهباً عريض المبادىء والغـايات ، لا لشيء الا لانه يرجو عن طريقه زيادة في دخله . ذلك تبسيط شديد ، وتهوين للقيم ، ولكن هذا لا يعني ان السياب كان كاذبا في احساسه . ورغم هذا الصدق في الاحساس فانه لم يخطر له الانفصال عن الحزب ، اذ ان الانفصال ليس سهلا كالانتماء ، فهو يعني بلوغ الارادة لحظة حاسمة لا محيص عنها ولا منفذ فيها للتردد ، ولهذا فان مثل هــذا الاحساس ما يزال بحاجة الى عوامل اخرى تؤيده حتى يستطيع صاحبه ان يبلغ تلك اللحظة . لقد كان بدر يسمع رفاق الشيوعيين يقولون عمَّن يَفصل او ينفصل من الحزب الشيوعي: اين يولي ? وفهم بدر من هذه العبارة ان عضو الحزب الشيوعي كالطفل الصغير لا يستطيع ان يدبر شئونه دون امه (٢) ، ولكن دلالة تلك العبارة تختلف عما فهمـــه \_ فيما اقدر \_ ، انها تعنى ان العضو المنفصل سيظل حيثما اتجه محاطا بتاريخه الحزبي ، وسيظل مؤاخذا لدى الحكومة بذلك التاريخ حتى ولو اعلن براءته منه على رؤوس الاشهاد ، وذلك يعني انه \_ في خـــارج الحزب ــ قد اصبح كالمنبت ، لا ارضا قطع ولا ظهرا ابقى ، ولو بقى في داخله لظل له شرف الغاية التي يجاهد من اجلها ، مهما يكن مفهوم تلك الغاية في نظر الآخرين ؛ ولا ريب ان بـــدرا ــ من بعد ــ وقـــع

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) الحرية ، العذد : ١٤٤٣ .

ضحية هذا الوضع في ظل نظام لا يغفر للمرء ماضيه ولا يعترف بشيء اسمه «التوبة» .

على أي حال يجب الا نتقص من قيمة ذلك الاحساس فانه يمثل ثلما في مشاعر الولاء الحزبي ، ولكن بدرا كان ما يزال مندفعا بحماسته المستعلنة فيما يعده واجب الفتى المثقف ضد حكومة ونظام رجعيين ، وكانت لذة المقامات الخطابية بين الجماهير ما تزال تأسره وتملك عليه ارادته ، ولهذا ظل يشارك في المظاهرات ، والقاء القصائد . وفي احدى المظاهرات التي انتهت عند المقبرة في باب المعظم (من ذلك العام) كان بدر احد الذين صعدوا جدار المقبرة من بين الخطباء الكثيرين ، ليثيروا حماسة الشعب ويحركوا فيه روح الثورة على الاوضاع ، وكان بين الخطباء « فتاة جميلة بيضاء مربربة في الخامسة عشرة مس عمرها او أزيد قليلا» فقد القت في الجماهير قصيدة حماسية ، ولكنها القت في أنيد قليلا» فقد القت في الجماهير قصيدة حماسية ، ولكنها القت في انفس بدر جذوة اشتهاء ، تلك هي الرفيقة مادلين اليهودية التي سيكون لها في حياة بدر قصة عارضة نرويها في حينها(۱)

<sup>(</sup>١) الحربة ، العدد: ٢٥١ .

#### المنظرة

تلك صورة من نشاط بدر العملي والفني (عــام ١٩٤٨) في خارج دار المعلمين ، ولكن الصورة لا تكتمل الا اذا عرضنـــا الى الجانب الآخر من سيرته في تلك السنة الدراسية الاخيرة .

كان قد ارتاح فنيا الى شيء من الشهرة حين استطاع ان يطبع ديوانه «ازهار ذابلة» بمصر ، حمله اخوانه البصريون الى مطبعة الكرنك في القاهرة ،وانفق عليه من المال القليل الذي كان يرسله اليه اهله ، وكتب مقدمته الاستاذ الصحفي رفائيل بطي ، وفي هذه المقدمة كلمات تركت اثرا عميقا في الوجهة الشعرية التي اختارها السياب من بعد ، ولعل فيها من قوة التوجيه ما يسوغ ان نقتبس قوله فيها : «تجد الشاعر الطليق يحاول جديدا في احدى قصائده ، فيأتي بالوزن المختلف وينوع في القافية محاكيا الشعر الافرنجي فعسى ان يمعن في جرأته في هذا المسلك المجدد لعله يوفق الى أثر في شعر اليسوم ، فالشكوى صارخة على ان الشعر العربي قد احتفظ بجموده في الطريقة مدة اطول مما كان ينتظر من النهضة العديثة» (١) ، وكان ظهور « أزهار ذابلة » في مطلع العام الدراسي الاخير بدار المعلمين ، فتلقته الصحف بشيء

<sup>(</sup>۱) العبطة: ١١-١١.

من التقريظ ، ارتاح له الشاعر ، واخذ يتردد على مقهى «حسن العجمي» حيث يجلس الاستاذ الجواهري وغيره من كبار الادباء والكتاب (۱). وفي هذه الفترة توثقت صلته بالجواهري ، وظل بدر يكن له شيئا كثيرا من التقدير والاحترام، دون ان يتغير فيهرأيه كثيرا من بعد وان لم يتأثر بطريقته الشعرية تأثرا عميقا ، وكان الجواهري من اقطاب حركة انصار السلام ، التي سيكون لبدر فيها دور ايضا ، سيجيء الحديث عنه في موضعه . وزادته الشهرة في المحافل العامة راحة نفسية ، ولكنها لم تلهه عن شئون العواطف ، ولا أغنى ضجيج الهتاف في اذنيه عن حاجة النفس بين جوانحه . فقد افتتح العاماللاراسي باللهفة الى المنتظرة (السمراء ذات الغلالة الزرقاء) وبالالحاح على الليالي ان تقرب موعد الهوى ، فلم يعد الريف مثوى جميلا ، لان الغرام فيه مفقود (۲) :

ايها الريف ما ذممت المقاما في مغانيك لو وجدت الغراما انما جنة الهوى حيث حوا وان كانت الجحيم اضطراما

وهو يخشى ان يفاجئه الموت قبل ان يتحقق له الحب ، وهل من عجيب ان يعيد في القصيدة صورة الحلم الذي قصه قبل عام على صديقه خالد:

قد سئمت الربى مللت الضفافا احسب الموج او اعد الخراف مثلما عد انجم الليسل عراف فأنبت بموتسه العراف اليها الشاطئان اوهى جليد الموت كفي فأرخت المجداف وكأني ارى بعيني غسورا قائما احتسي دجاه ارتجاف أهبط الموج سلما بارد الالوان حتى أعانس الاصداف

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ١١

<sup>(</sup>٢) أساطير: ٥٢ .

يا لمشواي اعظما قضقضتهن الاعاصير والعباب اجترافا حيث لا نادب سوى اللج زخارا على اضلعي يعيد الهتافا

الا انه في هذا الحلم يموت غرقا ، ويكون قبره قاع البحر حيث يعانق الاصداف ، ويعب الموج فوق مثواه نادبا .

وهنالك شبح آخر يؤرقه قبل ان تلوح المنتظرة ، وذلك هو شبح الخيانة ــ تلك السمة التي واكبت حب المرأة في العصور ؛ ها هو ألفرد دي موسيه وجورج صاند في البندقية وهي تقسم له بالحفاظ عـــلى العهد ، فأين ذهب قسمها ? حذار ان تنخدع بعهد امرأة !! ولكن من هو الذي يحذره من ذلك: انها عيون تطل عليه من الثرى ، أفبعد ذلك يخفي على القاريء سر تمزق هذا الفتي ? وهذا ايضا فتي آخر ينقل الخطى على الرمل ليلقى ليلاه ، ولكن اين ليلاه ? ومن الكلمات التي تحمل صورة النبوءة ان يقول الشاعر في تلك السن :

نقلتها على الثرى ارجل حيرى طواهن داؤهن الزمين

غير ان صورة السائر الواقــف الذي تعجز رجلاه عــن النقلة ستواجهنا كثيرا في هذه المرحلة .

بهذه القصيدة استقبل عامه الدراسي الاخير في دار المعلمين ، وهي تصور مدى تمزقه بين اللهفة الى الحب والفرق من الموت . وبعد اقل من شهر على تاريخ هذه القصيدة ، خيل اليه انه وجد المنتظرة في صورة فتاة ذات شعر مسترسل ، وهم ان يهتف : هذه هي(١) :

عابرة في الخاطر المجهد اطياف حسناواتي استيقظت هاتفة بالذكريات اشهدى تسخر من آماليه الشرد

اهم ان اهتـف لـولا خطــي ما نال منا غير اسمائنا مكتوبسة بالنسار في شعره كالصورة الخرساء في معسد

<sup>(</sup>۱) عبير (اساطير : ۸۸) وتاريخها ١٩٤٧/١٢/١٠ .

ثم رأى عينين زرقاوين فاشتهى ان تكون هذه الزرقة هي التي تضيء ايامه وتقهر «اشباح الشتاء» فتفر هاربة .

ان رسم صورة كاملة لهذه المنتظرة التي كانت تداعب احلامك ليس سهلا ، ولكنه حين اخذ يتأمل الواقع وجدها سمراء ذات غلالة زرقاء وعينين زرقاوين وشعر اسود مسترسل (صورة لا تخلو مسن غرابة وربما كانت صورتين مجموعتين معا ) ولا بد ان يكون فيها شبه من الحب الاول ، لانه كلما حاول الوقوع في حب جديد ، استيقظت ذكرياته فوقفت حائلا دون ذلك ، وتذكر الاخفاق المتوالي فارتجفت اوصاله بقشعريزة باردة. وهذه المنتظرة لا بد ان تكون هي نهاية المطاف، لا بد ان تكون دوجة لأن الحب لا معنى له اذا لم ينته بالزواج (!):

الهـوى بيت عاشقين اطمأنـا لا سـؤال أأنت قبلت فاهـا يشرف الحب جامعـا بين زوجـين بصفـو الحياة او في شقاهـا ينسجان الزمـان من قبلـة سكرى بكـن الغـد المرجـى صداهـا

ولهذا اصبح لقاء المنتظرة يعني تحقيق الحلم الاكبر وهو بيت على ربوة (وطيكن كوخا) يشرف على النهر ، وتحيه ط به من هنا وهناك اشجار النخيل الظليلة . ولم يكن استشرافه الى هذه المنتظرة ناجما عن اخفاقه المتوالي في الحب وحسب ، فلو اقتصر الامر على ذلك الاخفاق فانه ربما ادى الى ثورته على المرأة ورغبته في التشفي والانتقام ، وانما كان العامل الأقوى الذي طو ح بآماله الى مسافة بعيدة ، أعني نقلها الى صورة مثالية ، هو تجربته الواقعية في دنيا الاجساد ، ذلك ان بدرا بعد عودته الى دار المعلمين اثر حادثة فصله لم يعد يقنعه أن يحلم بدف عودته الى دار المعلمين اثر حادثة فصله لم يعد يقنعه أن يحلم بدف الجسد ، ويتخيل لذة القبلات ، بل اصبحت رجلاه جريئتين على تخطي الحاجز العذري الى حيث يشتري اللذة بدراهم معدودات ، وقد منحته الحاجز العذري الى حيث يشتري اللذة بدراهم معدودات ، وقد منحته

<sup>(</sup>۱) اساطير: ٥٦ .

الحانات والمواخير شعورا بالراحة من عبء الفورات وحالات الكبت ، وعززت شعوره بالاستقلال الذاتي واضعفت من التردد والخجل اللذين كانا يقعدان به عن مواجهة اية فتاة بحقيقة ما في نفسه . ولكن هذه التجربة الجديدة كانت في كل مرة تنهي به الى اشمئزاز لا بد منه ، وثار الريفي المستكن في اهابه على هذا الانحدار في المجاري الدنيا من حياة المدينة . أيمكن ان تكون هذه هي الحياة الصحيحة للعلاقة بين المرأة والرجل ? كلا ، بل لا بد من حياة ينظمها الحب وتسيطر فيها الالفة لا «الأجر» المدفوع ، واذا كانت هذه التجربة قد أعجزت بدرا عن ان يحب أمنار الغيب (۱) . ولم يستطع انتماؤه وهتاف بالحرية والرجاء في أستار الغيب (۱) . ولم يستطع انتماؤه وهتاف بالحرية والرجاء في المستقبل وايمانه بان «المنتظرة» كالصباح ، لا بد من ان ينبلج ب بل هو قد انبلج حقا لم تستطع هذه جميعا ان تطرد صورة الموت من نفسه ، ولما مات خاله بداء السل في حدود هذه الفترة تصور انه هو الذي مات بالداء نفسه ، حين كتب قصيدة : « رئة تتمزق » : (۲)

الداء يثلج راحتي ويطفىء العد في خيالي ويشل انفاسي ويطلقها كأنفاس الذبال تهتز في رئتين يرقيص فيهما شبح الزوال مشدودتين الى ظلام القبر بالدم والسعال

واحسرتا ! اكذا أموتكما يجفندىالصباح ماكاد يلمع بين افواف الزنابق والاقاصي

<sup>(</sup>۱) يفهم من كلام الاستاذ العبطه (ص: ۷۵) ان بدرا كسان يرتاد دور البغاء في وقت مبكر ، ولكن الحكم الذي اوردته هنا مبني على تطوره الفني ، فان كانت تجربته في شئون الجسد قد تمت قبل ذلك فانه كان يتلمس اخفاءها بحجاب صفيق من المثالية .

<sup>(</sup>٢) اساطير: ٣٤ .

فتضوع انفاس الربيع تهز افياء الدوالي حتى تلاشي في الهواء كأنه خفق الجناح

ولكنه لا يريد أن يموت ؛ كان من قبل يتمنى الموت ، كان يقول له : خذني بين ذراعيك ، يوم كان الهوى وهما يعذبه الحنين الى لقائه ، اما اليوم ، حين برزت السمراء كنجم تألق في مسائه ، فليبتعد الموت عنه لينعم بحبها:

> يا موت يا رب المخاوف والدمامس الضريرة اليوم تأتى ? من دعاك ? ومن أرادك ان تزوره انا ما دعوتك ايها القاســـي فتحرمني هواهـــا دعني اعيش على ابتسامتها ، وان كآنت قصيره

كان في مطلع العام (١٩٤٨) قد لقى المنتظرة ، وقرأت ـ او تخيل انها قرأت ــ قصيدته «أهواء» التي سرد فيها تجاربه الاولى في الحب، فكتبت اليه \_ او تخيل انها كتبت اليه \_ تقول : «وها انا ذا القاك بعد بحث طويل (كانت هي ايضا تبحث عن المنتظر) ولكنني واحسرتاه لقيتك بعد فوات الاوان ، لقد احببت كثيرا من النساء حتى سئمت الحب ، ووزعت قلبك بينهن ، وسقيت التراب بالخمرة التي كانت في كأسك ولم تدخر لى منها قليلا» (١) . فذهب يؤكد لها انه نسى الماضى كلــه وليس في حياته سوى الحاضر:

جلوسي على الشاطيء المقفسر وارسال طرفي يجهوب العبهاب ويرتهد عهن افقه الاسمهمر الى ان اهل الشراع الضحوك وقالت لك الامنيات انظري

وكان انتظارا لهذا الهـوى

ولكن هذا الحب كان كالقنبلة الموقوتة بين القلبين ، فهو مرهـون

<sup>(</sup>۱) اساطير : ۱۸ وتاريخ القصيدة ۱۸/۲/۱٦ .

بزمنٍ ، وهو اذا تفجر هلك وأهلك ما حوله . ولهذا كان كل منهما يحس ان هذا الحب يحمل في ذاته عناصر دماره ؛ أما هي فلم يكد يمضـــي اسبوع على اعلانه فرحة اللقاء حتى طالعته بقولها : انه لا جدوى في هذا الحب ما دام خيطه القصير سينتهي بفراق وشيك ، وكانت وهي تتحدث اليه بذلك يرتجف الحزن في عينيها ويضطرب اليأس في شفتيها ، وقد سرت البرودة في يديها ، وشحبت الظلال فوق جبينها (١) :

ثم انثنيت مهيضة الجـــلد وترددين وأنت ذاهلة : «اني اخاف عليك حزن غد» فتكاد تنتشـر النجــوم أسى لا تتركـــي لا تتركـــي لغدي واذا ابتسمت اليوم من فرح 

تتهدين وتعصريان يادى في جوهــن كذائب البــــرد تعکیر یومی ، ما یکون غدی? فلتعبسن ملاسح الأبد الا السنين تدب في جسد

وأما هو : فانه كان يتمنى دوام هـــذا الحب ويخشاه في آن معا ، وحين كان يستبد به حنين العودة الى الريف ، كان يهتف بالخشية التي تحبب اليه الفرار من اسار ذلك الحب (٢):

سوف أمضى .. اسمع الريح تناديني بعيدا

سوف امضي فهي ما زالت هناك فی انتظاری

سوف امضى ، حو"لي عينيك لا ترني اليا ان سحرا فیهما یابی علی رجلی مسیرا

<sup>(</sup>۱) قصیدة «لن نفترق» فی اساطیر : ۲۱ وتاریخها  $\{\Lambda/\Upsilon/\Upsilon\}$  . (۲) «سوف امضی» فی اساطیر : ۹ وتاریخها  $\{\Lambda/\Upsilon/\Upsilon\}$  .

وكان التباين في الدين من أقوى العوامل التي تجعل ذلك الحب ينحدر نحو يأس، ولهذا يضطرب هذا الشريط ـ على قصره ـ بشتى المواجد والانفعالات، فهو اذا استسلم للواقع ادرك ان حظه مما يعانيه سراب (١):

سنمضي ويبقى السراب وظل الشفاه الظماء يهو م خلف النقاب وتمشي الظلال البطاء على وقع اقدامك العارية الى ظلمة الهاوية ونسى على قمة السلم هوانا ... فلا تحلمي بأنا نعود

واذا اخبرته ان هذا آخر لقاء لهما ، لان اهلها يمنعونها من لقائه اشتد به الذهول حتى ليعجز عن ان يحدثها حديثا مستويا لا يداخل التعبير الممزق المتردد ؛ انها التي انتظرها طويلا وفقدها ليس شيئا يسيرا يستقبله بصبر رواقي ، لانه يعني تحطيم الحلم الكبير ، حلم الشباب(٢):

حدثي ، حدثيه عن ذلك الكوخ وراء النخيل بين الروابي

<sup>(</sup>۱) اساطیر : ۲۶ (وتاریخها ۲۸/۳/۲۷) .

<sup>(</sup>۲) اساطیر: ۳۸ – ۳۹.

حلم ايامه الطوال الكئيبات فلإ تحرميه حلمه الشباب اوهميه بانه سوف يلقاك على النهر تحت ستر الضباب واضيئي الشموع في ذلك الكوخ وان كان كله من سراب

ورغم ادراكه بان اللقاء محال بعد ذلك ، فانه يناديها «اتبعيني» ؛ وقد تركت له من الذكريات الساخرة قولها له : «سأهواك حتى تجف الادمع في عيني وتنهار اضلعي الواهية» ، ولكن ذلك حديث الامس ، اذ ان الهوى ما كاد يبرعم حتى دب الملال الى قلبهـــا ـــ او كذلك خيـــل اليــه ــ ولذلك فهو يسخر من قولها «أهواك» (١) ... :

> دب الملال الى فؤادك مثل اوراق الخريف أهواك! ماذا تهمسين ? أتلك حشرجة الحفيف في دوحة صفراء يقلق ظلها روح الشتاء !! لا تنظرى! في مقلتيك سحابتان من الجليد ....

« نهاية » <sup>(۲)</sup> :

> اضيئي لغيري فكل الدروب سواء على المقلة الشاردة سأمضى الى مجهل ......

ثم يأخذ في تقطيع جملتها بنغمة تقطر بالألم والسخرية معا :

سأهواك حتى .... نداء بعيد تلاشت على قهقهات الزمان بقاياه ، في ظلمة ، في مكان ، وظل الصدى في خيالي يعيد سأهواك حتى سأهوا ــ نواح

 <sup>(</sup>۱) اساطیر : ۸۵ (تاریخ ۳/۵/۸۶) .
 (۲) اساطیر : ۹۵ (تاریخ ۲۲/۵/۸۶) .

كما أعولت في الظلام الرياح سأهواك حتى ... س .. يا للصدى أصيخي الى الساعة النائية سأهواك حتى ... بقايا رنين تحد"ين حتى الغدا ?! سأهواك ... ما اكذب العاشقين سأهوا .... نعم تصدقين ؟!!

وفي هذه القصيدة يتدحرج من قمة السلم الذي ارتقى درجاته نحو الأمل والحب الى الهوة المريحة ... الى الموت . لقد ابتلع النهر الفتى (النهر هذه المرة لا البحر) وأخذ ابوه يجري هنا وهناك يسال عنه المياه ، ويصرخ في وجه النهر داعيا فتاه ... وفي يسده مصباح يرتعش ورعشاته ترسم هاتين الكلمتين : «محال يراه» ، وفي اثناء هذا البحث الملتاع أطلت من الماء صورتها تقول للوالد المفجوع ... «لا لن تراه» به هكذا يضطرب هذا الشريط اضطرابا شبيها بذبذبة المصباح المرتعش ، وكأن الشاعر ما وجد المنتظرة الا ليفقدها ، فلو حاسبناه بحسب تسلسل قصائده لوجدنا ان حلاوة الوجدان لم تدم الا اياما ، ثمم كانت آلام الفقد هي التي ترسم حروف هذا الشعر باللهيب والانفاس المحترقة ، ثم خلق الفقد معنى الملال بل معنى التغير والتفلت والخيانة والانطلاق الى حيب آخر .

وحين حمل الورقة التي جاهد في سبيل الحصيول عليها خمس سنوات عائدا الى قريته ، كان يحمل معها اشلاء نفس متهاوية ، لا غذاء لها الا الحسرة على ما كان ، ليس الريف هو ذلك الريف الذي احبه ، انما هو خواء مقفر وخريف اصفر ، يستيقظ الموتى فيه ليلا يتساءلون متى النشور ? والردى يصبح في ضلوعه ليسمع التراب الذي كان «امه»

ذات يوم ، ويقول لها <sup>(١)</sup> :

غدا

سوف يأتي فلا تقلقي بالنحيب
عالم الموت حيث السكون الرهيب
واذا سمع اغنية في المقهى ثار به الوجد وتساءل:
لم يسقط ظل القدر
بين القلبين ? لم انتزع الزمن القاسي
من بين يدي وأنفاسي
يمناك ؟ وكيف تركتك تبتعدين ، كما
تتلاشى الغنوة في سمعى ، نغما نغما !

وبهذه النفس الممزقة غادر الريف الجنوبيي حين عين مدرسا في مدرسة الرمادي الثانوية ، وتلك قصة اخرى ، لم يحن حينها بعد .

تلك هي قصة هذا الحب كما يرويها الشعر ، أما حظها من الواقعية فأمر محفوف بعلامات استفهام ، ولكن مهما يكن حظها مسن الخيال ، فانها كانت ــ بعد الهوى الاول ــ أعمق العلاقات أثرا في نفس بدر ، في حالتي الرجاء واليأس على التوالي ، ولهذا خليدها في ديوان كامل هــو ديوان «اساطير» وكانت آخر علاقة عاطفية قوية في حياته قبل الزواج .

وحين استيقظت ذكريات بدر بعد اعوام ــ وهو في الصحوة التي تسبق الموت ــ كانت «الشاعرة» هي الاخيرة ــ قبل الزوجــــة ــ في سلسلة اللواتي احبهن (٣) :

وتلك ? وتلك شاعرتي التي كانت لي الدنيا وما فيها

<sup>(</sup>۱) اساطير: ۲۸.

<sup>(</sup>٢) اساطير: ٧١.

<sup>(</sup>٣) شناشيل: ٦١ - ٦٢.

شربت الشعر من احداقها ونعست في افياء تنشرها قصائدها علي "، فكل ماضيها وكل شبابها كان انتظارا لي على شط يهو م فوقه القمر وتنعس في حماه الطير رش نعاسها المطر فنبهها فطارت تملأ الآفاق بالاصداء ناعسة تؤج النور مرتعشا قوادمها ، وتخفق في خوافيها ظلال الليل . اين أصيلنا الصيفي في چيكور وسار بنا يوسوس زورق في مائه البلور وأقرأ وهي تصغي والربى والنخل والاعناب تحلم في دواليها تفرقت الدروب بنا تسير لغير ما رجعه وغيسها ظلام السجن تؤنس ليلها شمعه فتذكرني وتبكي ، غير اني لست ابكيها

ويذكرها في قصيدة اخرى ـ وهو مريض بلندن ـ فيقول (١):

ذكرت الطلعة السمراء

ذكرت يديك ترتجفان من فرق ومن برد تنز به صحارى للفراق تسوطها الانواء ذكرت شحوب وجهك حين زمتر بوق سيارة ليؤذن بالوداع ؛ ذكرت لذع الدمع في خدي ورعشة خافقي وانين روحي يملأ الحارة بأصداء المقابر ، والدجى ثلج وامطار

وهنا وهناك تتناثر في هذه القصائد الاولى والاخيرة حقائق واقعية كبعض الصفات الحسية من طلعة سمراء وشعر اسود مسترسل ، وزيارة

<sup>(</sup>١) منزل الاقنان: ٧١ .

قامت بها «الشاعرة» الى قرية السياب وركبت واياه في زورق ، ولهذا كانت صورة الشراع في ديوان «اساطير» هي احب الصور الى نفسه . ولا ريب في ان بدرا صادق حين يقول : «واقرأ وهي تصغي» ، صادق فيما يذكره عن حديث السجن ، ومن قبل ذلك كان يحدد عنصرا واقعيا هاما حين قال في ديوان «اساطير» : « وقف اختلافهما في الدين حائلا بينهما وبين السعادة» ؛ على انه بالغ حد السذاجة ــوهو يحاول انيؤكد واقعية ذلك الحب ـ في مقدمة الديوان : «وهناك شيء من الغموض في بعض القصائد ولكنني لست شاعراً رمزيا ، وقد كنت مدفوعـــا الى ان أغشتي بعض قصائدي بضباب خفيف وذلك لانني كنت متكتما لا اريد ان يعرف الناس كل شيء عن حبي الذي كانت كل قصائد هذا الديوان صدى له ، فقد كانت «موحية» هذا الديوان تغضب اشد الغضب اذا ذكرت شيئًا عن قبلاتنا ومواعيدنا ، وكثيرًا ما مزقت بعض القصائد التي تكشف عن «العقدة» في هذا الحب ولكنها توحشت ببعض الغموض الذي تزيله المقدمة النثرية لهذه القصيدة (١) ، وكذلك الحال في قصيدة «اللقاء الاخير» ولولا انها خانت هذا الذي كانت تسميه «النبي الوديع» لظلت هاتان القصيدتان غامضتين دون مقدمة يفهم منها القارىء مــــا اقصدٰ» (۲).

وان من السذاجة التي تشبه سذاجة بدر ان نتساءل عن مدى صدق تلك العلاقة ، فالقلوب كوى مغلقة مظلمة حافلة بالاسرار مفعمة بالعجائب ، ولكن بعض الناس يعتقدون ان الهوى يعمي ويصم ، وانهم من موقف الخلي يستطيعون ان يروا ما لا يراه الشجي ، (وويل للثاني من الاول) اذ لا تنسدل فوق ابصارهم غشاوة من شهوة او هدوى ؛

<sup>(</sup>١) يعني اشارته الى الاختلاف في الدين .

۲) آساطیر:۷.

ولهذا زجر خالد صديقه \_ كما المحنا من قبل \_ لعله يرعوي عـن الاسترسال في هواه ذات مرة لانه يرى فيه مخايل كاذبة ، وقال مصطفى وهو يتشبث جاهدا بأهداب الموضوعية ليكـون عادلا في حكمه عند الحديث عن حب بدر للشاعرة : «عاش أخي في قرية تنظر الى المرأة نظرة محافظة ، ولما هبط بغداد ، لعله \_ اقول لعله \_ ظن الابتسامة تعنيي حبا .... انني لا ادعي العلم بالمغيبات وأسرار الصدور ، ولكن شواهد الحال كانت تقنعني انها تجامله او ان شئت فقل : تعطف عليه» .

وقبل ان ينسدل الستار على هذه القصة كانت تجربة لقاء المنتظرة من فقدها في سرعة مسبب خروج المرأة الواقعية من عالم بدر ؟ لا اعني انه لم يعرف المرأة من بعد عن طريق الحب قصيرا كان مداه ام طويلا بل انه اصبح كلما خفق قلبه لطلعة جديدة همرب من بوادر الحب الى فكرته الجميلة عن منتظرة تملأ الكوخ عند الروابي سعادة وهناءة ، وأحيانا كان يتوهم ان هذه هي المنشودة ثم لا يلبث ان يدرك انها ليست هي التي ينشدها . وقد لخص بدر هذا الصراع الطويل بينه وبين احلامه بصراحة تامة فقال : «وكان عمري انتظارا للمرأة المنشودة وكان حلمي في الحياة ان يكون لي بيت اجد فيه الراحمة والطمأنينة ، وكنت اشعر انني لن اعيش طويلا ... » (١) . ولكن الذي لم يقله بدر هنا هو أن هذا البحث عن المنشودة كان يحمل في ذاته عوامل الهمرب منها ولهذا كان يسرع الى تكذيب رائد قلبه أو يتعلىل بتهمة التقلب منها ولهذا كان يسرع الى تكذيب رائد قلبه أو يتعلىل بتهمة التقلب والخيانة ، وهو مشدود الى وجه «الأم» الذي يطل عليه متوعدا من تحت الثرى .

<sup>(</sup>۱) اساطیم: ۸.

# المغُرِّلِم المفصول

بعد خمس سنوات دراسية نال بدر شهادة ب.ع. في اللغسة الانجليزية والأدب الانجليزي من دار المعلمين العالية ( لا تنس لفظة «العالية» فاننا سنحتاج اليها في المستقبل) ، ويلخص بدر حصيلة مسادرسه في القسم الانجليزي بقوله : «فدرست شيكسبير وملتون والشعراء الفكتوريين ثم الرومانتيكيين وفي سنتي الاخيرتين في دار المعلمين العالية تعرفت للاول مرقب بالشاعر الانجليزي ت.س.اليوت ، وكان اعجابي بالشاعر الانجليزي جون كيتس لا يقل عن اعجابسي باليوت » (١).

لم أطلع على برنامج القسم الانجليزي في دار المعلمين العالية ، وعن عمد فعلت ذلك ، لقلة احتفالي بما تمثله البرامج المكتوبة من فكرة احصائية ، فبين الجانب النظري والعملي منها كثيرا ما يتسع البون . خذ عام الوثبة مثلا ، وقل لي كم استطاع الطلاب ان يستوعبوا عمليا من البرنامج المكتوب ? هذا شيء ، وثمة شيء آخر ، هو تفاوت الطلاب انفسهم في القدرة على الاستيعاب ، ولا ريب في ان بدرا كان ذا احساس خاص نحو الادب الجميل ، ولذلك كانت قابليته لهضم مسايدرس او لحفز التطلع الى مزيد قابلية متفتحة ايجابية ، ولكن الا

<sup>(</sup>۱) اضواء: ۱۹.

يحق للمرء ان يتساءل كم كان نشاطه الحزبي يستغرق من وقته ، وكم من الوقت كان يتبقى لديه لاشباع نهمته الى الادب ؛ ثم لا بد ان يكون المستوى الذي يبلغه المتخصص في الادب الانجليزي محدودا بمسا تستطيعان تيسره لهدار المعلمين العاليةحينئذ ولذلك يستطيع القارىءان يسأل نفسه : ما معنى «درست شيكسبير وملتون والشعراء الفكتوريين ثم الرومانتيكيين» ? كم درس من شيكسبير، وماذا عرف من ملتون، وما مدى المامه بالفكتوريين ولم تجيء «ثم الرومانتيكيين» هكذا ضاربـــةً وجه التأريخ الزمنسي بقوة ? وليست هذه الاسئلة للتشكيك في معرفة بدر واطلاعه ، ولكن ثقافـــة الشاعر امر هام فــــي تحديــد المؤثرات التي تلقاها ؛ ولو كنا نملك ان نحدد كل قصيدة قرأها ، وكل كتاب درسه ، لافادنا هذا كثيرا في استبانة جوانب كثيرة من شعره ، الا اننا رغم ذلك سنشير الى هذه المؤثرات حيث نجدها ، حين نستطيب الكشف عنها ، ويكفينا في هذا المقام ان نقول ان دراستم للأدب الانجليزي ـ على تبعثر اجزائها وسرعتها وضعف مستواها ـ قد فتحت له نافذة يتطلع منها الى غير الادب العربي ، اعني الى الادب الانجليزي والآداب الاخرى المترجمة الى الانجليزية .

وكفلت له شهادته وظيفة معلم للغة الانجليزية ، فعين في مدرسة الرمادي الثانويسة فانتقل الى الرمادي وسكن في « احسسن فندق بالبلدة» (۱) . وبدأ نشاطه التدريسي (۱۹٤٨ – ۱۹٤٩) ، ويقول بعض العارفين انه «كان له تأثيره الفعال علسى الطلاب لانه كان يتحسس قضاياهم وكانوا هم يأنسون اليه وينصرفون بعد الصف الى سماع شعره» (۲) . اما هو فيقول شيئا آخر : «كان المفروض انني مدرس للغة الانجليزية ولكن الحق اني كنت اقضي اكثر من نصف مدة الدرس في

<sup>(</sup>١) الحرية ، العدد: ١٤٦٦ .

<sup>(</sup>٢) اضواء: ١٤.

التحدث الى الطلاب عن الشيوعية .... ورحت اشرح لهم مبادىء المادية الديالكتيكية وسواها من الافكار الشيوعية ، وكانت جميلة جذابة ، فالشيوعية كما شرحتها للتلاميذ ليست الذبح والحرق والنهب والقتل ... الخ» . (١) واذا لم يكن بين القولين من تناقض فانهما يتفقان في شيء من التعميم ، فاذا عرفنا أن الفترة التي قضاها السياب في التعليم لا تتجاوز ثلاثة أشهر ونصف الشهر ، أدركنا أنه لم يكد يثبت قدميه في هــــــذا المجال حتى انتزعتا منه ، قبل ان يكون له «الاثر الفعال في الطلاب» ، وقبل ان يجد الفرصة الكافية ليتحسس قضاياهم . وأما قول السياب : «ورحت أشرح لهم مبادىء المادية الديالكتيكية وسواها من الافكار الشيوعية» ، فانه قول موهم . نعم ان الطلاب في تلك السن يحسنــون الاصغاء والتلقى ، والانبهار بكل جديد مستطرف ، ولكن يجب الا يخجل القارىء من أن يسأل: ما مدى ما كان يحسنه السسياب من ثقافة شيوعية ، لا المقدار الذي يكفى الطلاب وحسب ، بل القدر الذي يجب أن يعرفه مفكر ــلا شخص عاديــ ينتمى الى حزب ما. انشواهد الحال المستمدة مما نثره السياب في مذكراته تدل على أن مفهوماته عامة في هذا الصدد ، كانت خليطا مشوشا مما يقرؤه في «القاعدة» أو في نشرات الحزب ، بل وفي الادب المضاد للاتجاه الشيوعي ، والمرو جات العامــة عما تعنيه الشيوعية ؛ وهذا يؤدي بنا الى القول بأن السياب كان مصابا بنوع من «التنفج» اذا تحدث عن الثقافة ، أية ثقافة ، فهو اذا افتخــر على بعض رفاقه العمال قال: « انني قد قرأت معظم ما كتبه شيكسبير في لغته الاصلية » ... « ان الادب هو (شغلتي) وقد تخصصت بالأدب الانجليزي في دار المعلمين العالية» (٢) ، وأظن ان المتخصصين في الادب الانجليزي من غير دار المعلمين لا يقولون انهم قرأوا «معظم» شيكسبير

<sup>(</sup>١) الحربة ، العدد: ١٤٦٦ .

<sup>(</sup>٢) جريدة الحرية ، من مقال بعنوان «اخلاق الشيوعيين» .

في لغته الاصلية ، لا لأن هذا عمل معجز ، بل لأن هذا التوفر على شيكسبير يعني «الانقطاع» لدراسته والتخصص فيه لا في الادب الانجليزي عامة ، حتى يكون لقراءته معنى غير معنى التسلية . ومن هذا القبيل حديثه عن «مكتبته التي كانت عامرة ذات يوم بمختله الكتب الشيوعية من أدبية وسواها» (۱) ، وقد طلبت الى مصطفى أن يحدثني عن الجو الثقافي الذي كان يحيط ببدر في البيت ، قبل الزواج وبعده ، وإنما عمدت الى هذا ليكون حديثه اخباريا وصفيا ، دون أن أذكر له شيئا عما زعمه بدر ، فان ذكره على هذا النحو قد يثير فيه روح النقض بعد ان حدث بين الاخوين من التباين في الرأي ما حدث فقال: «كانت اكثر قراءاته في الشعر ، كان يكشسر قراءة ت.س. اليوت ، وشيكسبير ، وكانت لديه مكتبة بسيطة ... » ، ولست أجد سببللطعن في رواية مصطفى ، لانها كانت عفوية نابعة من الاسترسال في الخبر غير مدفوعة بروح النقض او التحدي .

ولم يكن للحزب الشيوعي في الرمادي من اتباع ولذلك كان بدر وزميل له في التدريس تخرج واياه في دار المعلمين ، وطيب غير عراقي ، هم كل من يمثل الاتجاه الشيوعي فيها حينئذ ، وسرعان ما أخذ أهل البلد يتحدثون فيما بينهم بأمر الاستاذين الشيوعيين ، والشابان غير ملقيين بالا لما يقال عنهما ، مندفعين في سبيل اقناع الطلبة باعتناق المبدأ الذي يبشران به (۲) .

وحين رأت الحكومة أن الذكرى الاولى للوثبة (٢٧ كانون الثاني ١٩٤٩) قد اصبحت وشيكة ، لجأت الى حيلة تتفادى بها ما قد يقوم به الطلبة من عنف او اضراب ، فأوعزت الى وزارة المعارف ان تمنسح

<sup>(</sup>١) الحرية ، العدد: ١٤٦٩ .

<sup>(</sup>۲) الحرية ، العدد: ۱٤٦٦ .

المدارس عطلة ربيعية مبكرة ، بحيث تحل الذكرى والطلاب بمنأى عن التجمهر ، وقد آب كل منهم الى بلده ؛ وهكذا كان ، فحزم بدر أمتعته عائدا الى قريته ، وبينما كان في محطة القطار سمع الناس يتهامسون بأن وزارة المعارف قد فصلته من وظيفته ، وحسب ذلك شائعة تتردد على الافواه لانه لم يبلتغ بشيء من ذلك .

وما كاد يصل القرية حتى انبأه ابوه بأن الشرطة جاءت تسأل عنه ، وربما كانت لها عودة ، فليحتط للأمر ، وليحاول الاختفاء إن قدر على ذلك ، غير أنه اطمأن الى الجو الماطر ، وحسب أن الشرطة لن تتجشم البحث عنه مخترقة الأزقة القروية الموحلة ، الا أنه فوجيء بهم في اليوم التالي يطرقون عليه الباب ، وقادوه معهم الى المخفر موقوفا ، فقضى يوما في أحد سجون البصرة ونقل من ثم الى بغداد ، والى موقف الكرخ بالذات ، حيث وجد كثيرا من الرفاق ومن اعضاء حزب الشعب ومسن اعضاء حزب البارتي الكردي (۱) .

كانت الحكومة العراقية عام ١٩٤٨ قد أعادت محاكمة «فهدد» ورفاقه موجهة اليهم تهمتين: اولاهما أنهم ظلوا يوجهون الحركة الشيوعية من داخل السجن، والثانية أنهم تبعا لذلك مسئولون عن أحداث الوثبة في كانون. وفي شهر شباط (فبراير) ١٩٤٩ نفذ حكم الإعدام في كل من فهد والشبيبي وزكي بسيم ويهودا صديق ؛ وبينما كان بدر والرفاق من حزب فهد يقضون ايام التوقيف ولياليه في الاناشيد والاغاني وممارسة الالعاب ومطارحة النكت ، بلغهم النبأ ذات يوم بأن قادتهم سيشنقون غدا (ولم يذكروا يهودا صديق بين من سيلحقهم الاعدام لانه كان قد خان مبادىء الحزب في نظرهم) فسيطر عليهم الوجوم ؛ لم يبك بدر رغم أنه حاول البكاء خينئذ يعني أنه

<sup>(</sup>١) الحرية ، العدد: ١٤٧١ .

جاوز مرحلة الصدمة الى مرحلة التأمل فيها والحسرة بسببها ، وكان \_ وهو الشيوعي المخلص يومئذ \_ لا يصدق أن حكم الاعدام سينفذ حقا ، لان الجماهير الغاضبة لن تتخلى عن قادتها ، وانما ستهاجم السجن وتحطم أبوابه وتطلق سراح المعتقلين ، وتفو"ت على الحكومة الرجعية مآربها .

وفيما هو غارق في هذا البحران الذي يمتسل حمأة من اليأس المتفائل سمع في احدى جهات المعتقل أصوات غناء ورقص وتصفيق ، ولما استوضح حقيقة الامر عرف أن أعضاء حزب الشعب كانوا يعبرون بذلك عن شماتتهم بفهد ورفاقه: «كانت صفاقة منهم ما بعدها صفاقة ، فسبحان مغير الاحوال ، لقد أصبح قادة حزب الشعب (الانتهازيون ، الجواسيس ، العملاء ، كما كنا نسميهم نحن الشيوعيين آنذاك) هم قادة حزب الرفيق الخالد فهد الذي ما زال الحزب الشيوعي العراقيين يعتز به ، فصورته مكبرة معلقة في ادارة جريدة اتحاد الشعب ... » (١) .

أصيب الحزب الشيوعي بانتكاسة شديدة اثـر اعدام قادتـه في شباط، وفي حزيران من نفس العام أعدم ساسون دلال، وفيما بـين التاريخين، أخذت الدولة تعتقل كل من كشفت عنه شهادة مالك سيف وعاد بدر الى قريته بعد أن قضى في الموقف حوالي ثلاثة أشهر، فاقدا وظيفته، فوجد يد الحكومة قد امتدت الى قريته ايضا، فاعتقل عمه عبد المجيد ـ معتمد الحزب الشيوعي في أبي الخصيب ـ ثم حكم عليه بالسجن مدة خمس سنوات، ثم سيق بدر نفسه بعد فترة قصيرة الـى المجلس العرفي ببغداد، وقد حكم عليه بالربط بكفالة شخص ضامن، مقدارها خمسة آلاف دينار، وكان الضامن هو والده، وعاد مـرة

<sup>(</sup>١) الحرية ، العدد السابق .

اخرى الى القرية ، ليجد أن اخاه مصطفى هو الذي يتولى القيام بأمر الحزب بدلا من العم السجين ، ولكن دراسة مصطفى بمدرسة البصرة كانت تحتم عليه الابتعاد عن القرية ، فلم يكن يحضر اليها الا مرة في الاسبوع ، وهكذا أصبح بدر هو المنظم الفعلي للشئون الحزبية .

تلك فترة حرجة في تاريخ الحزب الشيوعي العراقى كانت تنـــذر بتصدعه تماما ، ولم تكن الروابط العقائدية والحماسة النظرية كافية للم الشمل والحفاظ على تماسك الحزب ، وخاصة لمن كان مثل بدر يعمل في منطقة من الريفيين البسطاء الذين لا يدركون شيئا من المادية الديالكتيكية والصراع الطبقى وحتمية التاريخ ؛ وكانت الوطأة التي صبَّتها الدولـــة على الحزب لحل روابطه وتفكيك عراه قادرة على أن تخيف اولئك البسطاء وتجعلهم يفصمون علاقتهم به ، ولهذا كانتُ أية وسيلة تسوَّغ الغاية ، والغاية في هذا المقام هي الاحتفاظ بكل عضو منتسب والحيلولة دون انفصاله ، ولم يتردد بدر نفسه في انتهاج هذه المكيافلية ، فأخـــذ يجزل الوعود ويبذلها دون حساب للفلاحين ، ورسم بمعاونة بعــــض الحزبيين الكبار خريطة لبساتين البلدة ، وعين لكل فلا حصة فيها ، وأخذ يدور بهذه الخريطة على الفلاجين ، فاقتنعوا لسذاجتهم وطيبة قلوبهم بتلك الوعود (١) ؛ أقول : إن بدرا نفسه يعترف بأنه لم يستنكف من انتهاج هذا الاسلوب المكيافلي ، وهو مدرك تمام الادراك أنه قائم على الزيف والكذب ، مقدما على ذلك لحراجة الظروف التي يمر بهـــاً تنظيمه الحزبي ، وفي التنظيمات الحزبية أشياء كثيرة من هــــــذا القبيل ، حيث يُنصحَّى ببعض القيم العقائدية تحت وطأة ظروف واقعية ، لا تقبل الانصياع لمنطق تلك القيم.

وهبط القرية ذات يوم «رفيق» من اعضاء اللجنة المركزية للحزب

<sup>(</sup>١) الحرية ؛ العدد: ١٤٧٢ .

ينوي السفر الى ايران ، وهو يحمل مالا وعناوين ورسائل ومنشورات حزبية ، فقام بدر مع رفاقه الآخرين باستقباله وتهيئة الوسائل الكفيلة بابلاغه آمنا الى هدفه ، يقول بدر : « وعلمته ثلاث طرق لاخفاء الرسائل الحزبية التي تكون صغيرة الحجم عادة : في قفل شنطته بعد ان يخرج محتوياتها أو أن يلفها حول ثدي قلمه (طلمبته) » (١) \_ ونســـي بدر الطريقة الثالثة \_ ولكن الرجل كان قليل الخبرة هيئًابا ، فلما فاجأه شرطى الحدود قدم له رشوة ضخمة ــ ورقة مــن فئة العشرة دنانير ــ فارتاب الشرطى في أمره وقد ّر أن يكون يهوديا هاربا من العراق ، فلما مثل امام التحقيقات الجنائية ، اندلثت الاعترافات من فمه طيِّعة غـــير منكبحة ، وأدت فيما أدت الى اعتقال مصطفى السياب فوقع الاختيار على عبد اللطيف ناصر (الذي كان يحلو له أن يلقب الناس لتفينوف) منظما للحزب في أبي الخصيب ، وربما كان الاحتقار الشديد الذي يكنُّه بدر للتفينوف (٢) هذا من الاسباب القوية التي جعلته يتشكك في قيمة الانتماء الى الحزب ، ولكن الامر لم يتخذ كل هذا العمق في نفسه لانه نأى مؤقتا عن ما يصله بلتفينوف وتصرفاته حين وجد لنفسه عملا فسي شركة نفط البضرة (٣).

وكان بدر في وظيفته الجديدة ينتمي الى فئة الكتبة في الشركة لا الى العمال ، وكان من السهل على سلام عادل مسؤول اللجنة المحلية في البصرة أن يعرف موضعه وأن يمده بصحيفة «القاعدة» وغيرها مسن منشورات الحزب ، ويتخذ منه عضوا نشيطا في العمل والحركة ، ولكن التنظيم العمالي كان بسبب قوته العددية وقدرته على ايجاد الاسباب

<sup>(1)</sup> الحرية ، العدد السابق .

<sup>(</sup>٢) يقول عنه في العدد ١٤٤١ « فلاح من ذوي قرباي سخيف غاية السخف جاهل غاية الجهل وان كان يدعي العلم والمرفة» .

<sup>(</sup>٣) الحرية ، العدد: ١٤٧٧ .

التي تسوّغ الشكوي من سياسة الشركة أسرع الى تنفيذ أوامر الحزب بالآضراب ، ولم يكن كتَّاب الشركة عمَّالا بالمعنى الدقيق ، ولهذا فانهم لم يتقيدوا بتلك الدعوة ، مما اثار غضب العمال ، فانهالوا في الصباح على أحد الكتتَّاب وهو ذاهب الى عمله ضربا وركلا ، وفيما كان بـــدر وبعض الكتبة يقتربون من موقع الحادثة ، عرفوا الخبر ، فقرروا ــ من باب طلب السلامة ــ أن يشاركوا العمال اضرابهم . وفي ذلك اليـــوم اجتمع الكتبة في حديقة ام البروم ، واندفع بدر يخطب في رفاقه الكتبة ويحِثُهم على عدم التخلي عن اخوانهم ، في هذا الموقف ، فاستجابـــوا لِكُلُّمَتُهُ ، واختيرت لجنة لتنفيذ الاضراب كان هو أحد أعضائها . وقد استمر الاضراب مدة غير قليلة تعرض فيها العمال صابرين لضيق ذات اليد ، فرأت فئة الكتبة أن تنقذ الموقف بالوساطة بين الشركة والعمال ، وألمحوا الى الشركة من طرف خفي أن العمال قد يقومون باعمال عنيفة وربما عمدوا الى حرق المخازن والخزانات ، فوافق المسئولون فيها على تلبية مطالب العمال ، وعد" بدر ورفاقه هذا نصرا عظيما اذ كانوا يعلمون أن الاضراب سائر الى الاخفاق ، وأن كثيرا من العمال كانوا قد قرروا استئناف العمل لما بلغته حالهم من سوء (١) .

ان عمل السياب في شركة نفط البصرة ، يطوي من صفحات حياته اكثر عام ١٩٤٩ وجانبا من العام التالي ، وليس لدي ما يعينني علم القطع اليقيني بسبب عودته الى بغداد : هل فصل أو اختار العودة الى الحياة الادبية ? والامر الاول أقرب الى طبيعة الاوضاع ، اذ من المستبعد ان يكون نشاطه الحزبي قد ظل خافيا على الشركة ، وهكذا وجد نفسه عاطلا عن العمل ، فعاد الى بغداد يبحث عن الرزق والشهرة الادبية معا . وفي عام . ١٩٥٠ اصدر ديوانه الثاني «اساطير» .

<sup>(</sup>١) ١٤٧٧ : العدد : ١٤٧٧ .

# أستاطير

ديوان «أساطير» مقصور على نتاج السنة الاخيرة التي قضاها السياب في دار المعلمين (١٩٤٧ – ١٩٤٨) ، لا يتعداها الا الى الاشهر القليلة التي عاشها مدر سا في الرمادي ، فهو باستثناء ثلاث قصائد يستشرف فيها المنتظرة بيمثل اهتداءه اليها ثم فقده لها وانفعالاته التي عصفت بنفسه ، على صور مختلفة ، في اثر ذلك الفقد ، ولا يشذ عن ذلك الا القصيدتان الاخيرتان في الديوان ، أعني «خطاب الى يزيد» و «الى حسناء القصر» وهما دون تاريخ . ورغم ان اتجاهم العام في الديوان ما يزال يعبر عن اختلاجه في سكرة الرومنطيقية ، فان الديوان يصلح أن يتخذ جسرا واصلا بين طرفين ، اذ تبدو فيه الازدواجية على عدة أشكال .

وأول صور الازدواجية هو ما تفرضه الرومنطيقية من نزاع بين قوة الحب وقوة الموت ، ولهذا ما يكاد الشاعر يتحدث في قصائده عن روعة الحب أو عن ألم الفقد حتى ليرتجف فرقا من الموت الرهيب ، وهو بين هاتين القوتين يحاول أن يجد رجاءه في الخلاص منهما معا ، ولهذا فرضت عليه هذه الازدواجية أن يستخدم صورا مزدوجة أيضا فاذا تحدث عن الهرب من الحب وقال «سأمضي» أحس بأنه واقلى ستطيع حراكا:

ــ اني لغيرك ... بيد أنك سوف تبقى ، لن تسير قدماك سمرتا فما تتحركان ، ومقلتاك

لا تبصران سوى طريقي أيها العبد الأسير.

\_ انا سوف أمضى فاتركيني ....

ــ انا سوف أمضي ، فارتخت عني يداها ، والظلام بطغـــي

ولكني وقفت ، وملء عيني" الدموع .

شراع خلال التحايا يذوب

....

وشراع يتوارى

. . . .

ضوأ الشطآن مصباح كئيب في سفينة واختفى في ظلمة الليل قليلا .

ولذلك كانت الصور الكبرى المسيطرة على قصائد الديوان هي صورة الانسان السائر الواقف ، والشراع القادم المتواري ، والنافذة المضاءة المظلمة ، وكان كل شيء يذوب : الشراع يذوب ، والنغم يذوب ، والشياء يذوب ، والغيمة تنحل ، والأرجل التي تهم بالمسسي تذوب ، والأفق يذوب ، والمصابيح تذوب ، وهذا الذوبان يدل على الاستحالة وعلى التلاشي معا ، ويعود فيجمع طرفي الازدواجية الرومنطيقية في نطاق .

ومن صور الازدواج في الديوان اجتماع الشكلين القديم والحديث فيه ، فبعض قصائده (ما عدا خطاب الى يزيد) هي من المثلثات او المربعات ... الخ : أي تتحد القافية فيها في دورات تتكون الدورة فيها من ثلاثة أبيات أو أربعة أو اكثر ؛ وبعضها الآخر يعتمد مبدأ التفاوت في عدد التفعيلات ، ولكن الشاعر رغم اعتماده للشكل الجديدة قلما يغفل القافية في هذا اللون من الشعر ، مما يكسب قصائده الجديدة اتساقا داخليا في المغم ، كما انه قلما يقطع معنى ويستأنف آخر في الشطر الواحد (وهو أمر سيكثر منه في المستقبل) ، ومعنى هذا أن ابتعاده عن الشكل القديم لا يزال يتم في تهيب وحذر ، ولذلك فانه يعوس عدم التساوي في الأشطار بتنغيم مقصود ، من الترديد المتعمد وغيره ، فلا يحس القارىء بأن الشاعر ابتعد كثيرا عن شكل الدورة الثلاثية او الرباعية .

وقد تحدث الشاعر في مقدمة ديوانه عن هذا اللون الجديد حينئذ من الشعر ، فرد إقدامه عليه الى تأثره بالشعر الانجليدي الذي يعتمد «الضربة» اساسا له فقال : «وقد رأيت أن من الامكان أن تحافظ على انسجام الموسيقى في القصيدة موغم اختلاف موسيقى الابيات وذلك باستعمال الابحر ذات التفاعيل الكاملة ، علمي أن يختلف عدد التفاعيل من بيت الى آخر ، وأول تجربة لي من هذا القبيل كانت في قصيدة (هل كان حبا) من ديواني الاول (أزهار ذابلة) ؛ وقد صادف هذا النوع من الموسيقى قبولا عند كثير من شعرائنا الشباب ، اذكر منهم الشاعرة المبدعة الآنسة نازك الملائكة» (١) .

وهذا لاطراء للشاعرة نازك يخفي في طياته دعوة الى تنازلها للسياب عن السبق الى ابتداع هذا الشكل الجديد ؛ وذكر الشاعر

<sup>(</sup>۱) اساطير: ۲.

لقصيدته (هل كان حباً) ــوهي مما نظمه في عام ١٩٤٦ أي قبل أن تنشر نازك ديوانها «شظايا ورماد» سنة ١٩٤٩ ـ يؤكَّد غايته هذه التـــى ظل يدافع عنها كلما أثير الحديث عن اولية هذا اللون من الشعر . ولكن هنا وهما لا بد من تجليته : ذلك أن للسياب قصيدة واحدة نظمها قبل عام ١٩٤٨ يزعم فيها أنه اهتدى الى شكل جديد ، ولكنها قصيدة لم تنشق عن الشكل القديم الا انشقاقا جزئيا طفيفا ، لا يوحى لاحد من الناس بالجدّة ، بينما أصدرت نازك (عام ١٩٤٩) ديوانا يجري اكثره على هذا الشكل الجديد ، وفيه محاولات عامدة لابتكارات. وتنويعات في داخل هذا الشكل نفسه ، وفيه مقدمة نقدية دقيقة تدل على وعى بأبعاد طريقة جديدة ، بينما تمثل مقدمة السياب لديوانه «أساطير» (١٩٥٠) خلطا صبيانيا وسطحية في الفهم للشعر الانجليزي . وليست نازك أقل ثقافة واطلاعا على الشعر الاجنبي من السياب ، فمـــن الغرور أن يزعم السياب لنفسه أنه هو الذي أوجد طريقة حاكاه فيهـــا الآخرون . ومقطع القول أن الشعراء الشبان في العراق كانوا يتململون سأما مــن الشكل القديم ، وأن السياب عثر عفوا على قالب صب فيه قصيدته «هل كان حبا» ، وأن نازك وضعت مخططا عامدا للخروج بالقصيدة الـــــى شكل جديد ، وأن كلا منهما كان يعمل مستقلا عن الآخر ، متأثرا ببعض اشكال الشعر الاجنبي . وقد شاع «شظايا ورماد» اكشـــر من شيوع الكتب ، وهذا يعنى أنه كان أسرع الى التأثير في نفوس القراء ــ سالبا كان ذلك الأثر أو موجباً ــ ، وأن السياب نفسه لم يكثر من النظم على الطريقة الجديدة الا بعد ان تعرُّف الى محاولة نازك ، واتضحت امام عينيه أبعادها . بل أزيد فأقول : ان قصيدة السياب «في ليالي الخريف» انما نسجت على مثال قصيذة «الأفعوان» لنازك . اما أن الشعراء من

بعد أخذوا يحاكون السياب اكثر مما يحاكون نازك الملائكة ، فليس سره في الشكل وانما مرده الى المضمون ، وقد كان مضمون السياب من بعد ديوان «أساطير» \_ أقرب من ديوان تازك الى ما يراد مسن الشعر الحديث أن يحققه . وقد أدرك السياب مؤخرا أن الحاحه على تقرير الأسبقية لابتكار هذا الشكل لا يحفل بمجد كثير اذ تقرير «الأوائل» من الأمور العسيرة ، فقال : «ومهما يكن فان كوني أنا أو نازك أو باكثير اول من كتب الشعر الحر أو آخر من كتبه ليس بالامر المهم ، وانما الأمر المهم هو أن يكتب الشاعر فيجيد فيما كتبسه ، ولن يشفع له \_ ان لم يجود \_ أنه كان اول من كتب على هذا الوزن او تلك القافية ... ان الشعر الحر اكثر من اختلاف عدد التفعيلات المتشابهة بين بيت وآخر ، انه بناء فني جديد ، واتجاه واقعي جديد ، جاء ليسحق الميوعة الرومانتيكية وأدب الابراج العاجية وجمود الكلاسية . كما جاء ليسحق الشعر الخطابي الذي اعتاد السياسيون والاجتماعيون الكتابة به » (۱) .

ان ادراك السياب ان «الشعر الحر اكثر من اختلاف عدد التفعيلات المتشابهة بين بيت وآخر» لا يمثل مرحلة ديوان «أساطير» لانه ان كان الشكل الجديد قد جاء ليسحق «الميوعة الرومانتيكية» ، فان ذلك الشكل على جدته لم يخدم تلك الغاية في ديوان «أساطير» ، وانما جاء ليخدم الرومانتيكية على نحو جديد ؛ على أن من الانصاف للسياب أن نقول انه من بعد حاول الانعتاق من اكثر ما يمثله هذا الديوان.

ولكن ان كان المضمون أحد مسوغات الثورة في الشكل ، فان المضمون الجديد الذي مارسه السياب جزئيا في ديوان أساطير ، وكان

<sup>(</sup>١) العبطة: ٣٧ - ٣٨ .

الشكل الجديد ملائما له ، معتمد على الصراع الذي يشبه المرض بين العقل الظاهر والوعي الباطن ، لا على الصراع بين الانسان والقيود التي تعيقه عن التقدم في واقع الحياة ، فهو صورة فردية للهلاس الناجم عن طغيان الاستبطان الذاتي ، وهو حديث نابع من داخل النفس ، فيه بعض من اضطراب الحديث النفسي وشيء من تشتت الهواجس ، وترديد الذكريات في لوعة ممرورة . ولكن السياب لم يكثر من هذا اللون لان طبيعة القصائد التي تتحمل التعبير به لم تتح له الاسترسال فيه .

غير ان الشاعر كان عندما نظم هذا الديوان يعيش حياة مزدوجة فهو مناضل يشارك في الكفاح من اجل غايات جماعية ، وهو منكفىء على نفسه يجتر آلام الحب المخفق ، ويتحرم بقدس ذاته ، وكان هذا الازدواج متباعد الطرفين ، فلما حاول أن يقرب بينهما في ثنائية يمتّعي الخط الفاصل بين شطريها سقط سقوطا واضحا ، ولذلك كان ازدواج المضمون واضح الافتعال في هذا الديوان : فالشاعر الذي يحلم بالموت المضموت أمه تناديه يقف ليأسف على أنه سيمضي ويبقى «الطغاة» ولا معنى لذكر الطغاة هنا لأن الشق الاول وهو موت الفرد كان ناجما عن فقدان الملاذ العاطفي، لا عن وجود الطغيان في هذه الحياة (١) :

سوف أمضي وما زال تحت السماء مستبدون يستنزفون الدماء سوف أمضي وتبقى عيون الطغاة تستمد البريق من جذى كهل بيت حريسة

اساطير : ٦٩ ، وقد تكون لفظة «الطفاة» اشارة مواربة الى «الاب»، وتكون القطعة جزءا من الثورة عليه ، وهي بهذا التفسير نفسه لا تدل على ثورة حقيقية ضد الاقطاع واصحابه .

والتماع الحــراب في الصحارى ومــن أعــين الجائعــين

وفي مثل هذا الافتعال وقع الشاعر في قصيدة «الى حسناء القصر» فهو مفتون بهذه الحسناء ، مسرف في تصوير مدى هذه الفتنة ، وهذا الاحساس الكامن يجعل تهديد الحسناء بزوال مالها وقصرها ، وبثورة المضطهدين ، وإراقة الدماء في سبيل الحرية ازدواجا مضحكا يفضــح نوعا من الصبيانية في فهم النضال ، فلو أن هذه الحسناء اشارت لـــــــ بطرفها لانتهى كل الحقد على القصر وأصحابه من نفســـه. والحقيقة أن الشاعر كان ما يزال يؤمن بالاتجاه الذاتي في الشعر لعجزه عن التخلمي عنه ، وىهذا فهو يقول في مقدمة ديوانه : «وقبل أن أختم هذه المقدمـــة لا بد من التعرض لمشكلة كثيرا ما ثارحولها الجدل ، تلــك هي رسالة الفنان في المجتمع : أنا من المؤمنين بأن على الفنان دينا يجب أن يؤديه لهذا المجتمع البائس الذي يعيش فيه ، ولكنني لا أرتضي أن نجعـــل الفنان \_ وخاصة الشاعر \_ عبدا لهذه النظرية ، والشاعـــر اذا كان صادقا في التعبير عن الحياة في كل نواحيها ، فلا بد من أن يعبر عن آلام المجتمع وآماله دون أن يدفعه أحد الى هذا ، كما أنه من الناحية الاخرى يعبر عن آلامه وأحاسيسه الخاصة التي هي في أعمق أغوارها أحاسيس الاكثرية من أفراد هذا المجتمع » (١).

وتبقى قصيدة «خطاب الى يزيد» شاذة في هذا الديوان: شاذة بشكلها فانها على طريقة القصيدة الكلاسيكية، شاذة في موضوعها بالنسبة لباقي القصائد، لانها تتحدث عن الظلم الذي يمثله مصرع الحسين. وأنا اعتقد انها قصيدة متكلفة وأنها ايضا لا تمشل روح السياب، الذي كان في بعض اللحظات يرى في الحجاج بطلا عربيا،

<sup>(</sup>۱) اساطیر:۸.

رغم ما قرأه في كتب التاريخ من اخبار (صحيحة أو مكذوبة) عن عسفه ولهذا فانه اتخذ في قصيدته طريقة التهويل بالفاجعة والتحزن علما الضعاف والصغار العطاش ، دون أن توحي قصيدته بمعنى البطولة التي يمثلها الحسين في نفسه . واكبر الظن أنه لم ينظم القصيدة ثم لم يدرجها في ديوان يتحدث كله عن الحب الا ارضاء لصديقه الاستاذ على الخاقاني الذي تفضل بطباعة الديوان ، وهذه خلة في السياب سنصادفها في غير موضع واحد ، فقد كان سريعا الى الترضية ، حتى ليتنازل في سبيلها عن كثير مما يحرص عليه ، وتلك ناحية استغلام فيه وأسميء استغلالها في بعض الاحيان ، وأصابت بشظاياها قواعد بعض قصائده وغاياتها .

وليس من الطبيعي أن نقارن بين عده القصيدة \_ وهي طريقة وحدها \_ وبين قصائده المبنية على الدورات ، ولكن الشاعر \_ على وجه الاجمال \_ يضيق ذرعا بالشعر الجزل الجاري على نسق عال من البيان المشرق ، وهو قد أتقن الوحدات الدورية اتقانا رفع درجة الانفعال عن طريق الصورة والعبارة ، واصبح في حاجة الى مزيد من التحليل اذ لا يكفي أن تكون دورات القصيدة دائما وعاء لسكب الانفعال ، بل لا بد من نقل خلجات النفس على نحو تأملي دقيق ، وذلك هو ما اتاحه له الشكل الجديد ، فكان انتقاله الى هذا الشكل خطوة طبيعية . غير أنك لا تزال تلمح بعض امارات الضعف القديم في الوحــدات الدورية ، ولجوءا الى الاضطرار ، وعدم تبلور في الصورة ، كما في قوله (١) :

الدرب تحرقه النوافذ والنجوم المستسرة سكران تدفعه الظلال وتشرب الاوهام خمره

وهذه النماذج من الضعف تجعل الانحياز الى الشكل الجديد أمرا ضروريا ، لان هذا الشكل يغنيه عن الاضطرار ، وعن الحشو لاستكمال

<sup>(</sup>۱) اساطير: ۲٥.

النغمة الموسيقية ، وعن التبدد في الصورة المركبة ، وهو يمنحه حرية الاختيار ، فيرفـــض ما لا يلتئم مع السياق العفوي ، او ينبـــو في موضعه عن نقل التيار النفسى .

غير ان هذا كله قد يبدو حين ندرس بعض نماذج الشكل الجديد محض فرض نظري ، ذلك لان السياب لا يزال يثقل هذا الشكل بما تتطلبه الدورة الشعرية من تنغيم كقوله :

> في بقايا ناعسات من سكون في بقايــا مــن سكــون في سكــون

ولا يزال يسترسل وراء كل طاقة من طاقات الانفعال على حدة دون أن يستطيع ضفر تلك الطاقات في سياق داخلي ينتظم حركة القصيدة ويمتد بامتدادها ، فهو مشتت مضطرب ، ويعجز عن أن ينقل اضطرابه على نحو منظم ، وهو لا يشبع من اثارة ما في الزوايا وعرضه على الناس مفقدا القصيدة قدرتها على الايحاء الكليّي ، في ظمأه المتعطش الى أن يبوح ويبوح ، وهو ما يزال أسير عرف شعري ، يفرض به على نفسه بسط الجو العام اولا ، ووضع القارىء فيه ، لانه لا يزال يحتفل بالمقدمة التي تهيء نفسية قارئه للتلقي ، وهذا قد يجوز ، بل يكون ضروريا ، أحيانا ، ولكن إمعان السياب نفسه فيه يجعله نوعا من «الصناعسة» أحيانا ، ولكن إمعان السياب نفسه فيه يجعله نوعا من «الصناعسة» المتكلفة التي يترسمها الشاعر خضوعا لنظرة اطارية تقليدية أو تهيبا من القاء الخطوط المعبرة دون.مشرع تمهيدي مسطح يفترش أرض القصيدة فيبدو كالمنظر الطبيعي الواقعي من خلف صورة تعبيرية أو رمزية .

وكثيرا ما يكون هذا المشرع التمهيدي تحديدا لطبيعة الزمان والمركة ـ خارج نفس الشاعر ـ مثل :

في ليالي الخريف الحزين حين يطغم علي" الحنين

في المقهى المزدحم النائبي في ذات مساء وعيوني تنظر في تعب في الأوجمه والأيدي والأرجل واللهب

والساعة تهــزأ بالصخب .

الكوكب الوسنان يطفىء ناره خلف الظلال والجـــدول الهـــدار يسبــره الظــلام الا وميضا لا يــــزال يطفــو ويرسب مثــل عــــين لا تنــــام

وعلى النقيض من ذلك استغناؤه عن مثل هذه الفواتح ، في مثل قوله ، مطلع قصيدة :

والتف حولك ساعداي ، ومال جيدك في اشتهاء كالزهرة الوسنى ....

وأوضح قصائده تمثيلا لهذا المشرع التمهيدي قصيدته « في السوق القديم» التي أوحت بها تلك الفترة القصيرة في الرمادي ؛ فهي تنقل الينا مزايا الشكل الجديد وعيوبه معار في تلك المرحلة وتتكون القصيدة من أحد عشر مقطعا ، وينحصر الموضوع الرئيسي منها في الاربعة المقاطع الاخيرة (٨ - ١١) حيث يتحدث الشاعر عن من لقيت وتشبثت به توهمه أنها المنتظرة ، منذ عام واحد ، وأخذت تلح عليه بأنها هي الحبيبة :

أنا من تريد فأين تسضي فيم تضرب في القفار

#### مثل الشريد ? أنا الحبيبة كنت منك على انتظار

وتنبأت له بأنه رغم هذا الحب لن يحقق حلم الشباب (بيتا على التل البعيد) وأوضحت له انها تحبه ولكنها لغيره ، وحاول أن يتفلت منها (أنا سوف أمضي فاتركيني ... دعيني أسلك الدرب البعيد ، حتى أراها في انتظاري ... أنا سوف أمضي) . ولكنه وقف لا يستطيع حراكا وملء عينيه الدموع .

ولا ريب في أن هذا التفلت كان هربا نفسيا طلبا للراحة من الحب، وقوله «سوف القاها هناك عند السراب» هو العودة الى الماضي الذي أصبح ميئوسا منه ، والضمير في «القاها» قد يشير الى الحبيبة القديمة ، كما قد يشير الى الأم ، الى الموت ، او الراحة المطلقة ، وإلا فلا معنى للهرب من هذه التي طال انتظارها الى ان اشرقت ، «حتى أتت هي والضياء» . ولكن الشاعر بدلا من أن يجعل هذه النواة الهامة محور القصيدة أورد قبلها سبعة مقاطع فتحدث عن منظر السوق العام في الليل، وكيف أنه يثير الذكريات ويشرع على «نافذة تضاء» :

## وارتج في حلق الدخان خيال نافذة تضاء

ثم تحدث عن تناثر الاضواء الضئيلة التي كشفت له عن كوب يحلم بالشراب، وعن المناديل الحيارى تخفق كأنها تنذر بالوداع وصوت يغمغم «مات. مات»، وعن الشموع المعلقة في السوق، وكيف نقلت رؤيته لها الى تلك الشموع نفسها وهي تضيء المخدع المجهول، شم يحدث تلك الشموع أن قلبه كان مثلها خفاقا وكان يحلم والاعوام تمر (شراع في اثر شراع)، يحلم بالصدر والفم والعيون، وكان ينتظلم والصيف يحتضن الشناء، وهو ما يزال وافقا كالمنزل المهجور تعوي في جوانبه الريح:

كالسلم المنهار لا ترقاه في الليل الكئيب

#### قدم ، ولا قدم ستهبطه اذا التمع الصباح

وظل قلبه كذلك « حتى أتت هـــى والضيـــاء » . ولا ريب في ان استثارة الذكريات أمر طبيعي ، والسوق القديمة قادرة على ان تبعث هذه الذكريات ، الا ان الشاعر أسرف في نثر الحطوط من حول المنظر ، دون تناسب ، فالكوب مجتلب في سلسلة الاشياء التي تهمه في الضغط على زر التذكر ، والمناديل (مناديل الوداع أو مناديل النائحات) ليست ذات قيمة كبيرة في الصورة ، وليس من تناسب بين وقفته عندها ووقفته عند الشموع ؛ وليس من ضرورة لسرد الادوات التي تثير الحلم ، فقد طال ذلك الحلم حتى اصبحت اليقظة على الابواب ، وكادت القصيدة أن تتحطم ، وكان في مقدور الشاعر أن يستغني عن تعداد مناظر السوق وهو يمشي ، وأن يوجز ويكثف في سرد تاريخ حبه المحفق ، ولكنه عاد وكأنما يتحدث مرة اخرى بالذكريات التي نثرها في قصيــدة «أهواء» ذات المنزع التاريخي . ولهذا اضطر أن يوجز ويكثف ـ وحسنا فعل ـ في قصة المنتظرة المتشبثة ببقائه . ان القصيدة كما ترى ليسست خفقة اثارت صورة المنتظرة ثم كان ما كان من حديث ومد وجزر بينه وبينها ، وانما هي ثلاث مراحل : منظر السوق وأدواته ــ منظــر الشمـــوع وحدها وصلة الشاعر به وسرده لماضيه على مسامعها ــ منظــــر اثنين يلتقيان فجأة ويفترقان كذلك رغم التشبث اليائس. والصلة بين هذه الاجزاء الثلاثة نوع من التداعي الحر، وهي صلة واهية ، لأنها يمكن ان تظل تثير عناصر جديدة الى ما لا نهاية . لهذا فان الشكل الجديد يجب ألا يخدعنا بجدته عما تعانيه القصيدة من استطرادات وانتحاءات ، تجعل تماسكها مرتبطا بأضعف الخيوط الشعرية ، وهو تلاحم الأوهام . وكل من يتمثل القصيدة من الداخل يستطيع أن يدرك أن الشاعر لـم يستطع أن يحلم وهو يمدد ذكرياته كالخشب المستعرض في وسلط السوق القديمة كلما رأى منظرا من مناظرها ، ولذلك كان حديثه الـــى

الشموع يقظة ومقارنة ومقايسة ( وهعذا يمثل المقاطع ٥ - ٧ ) ففسي الصلب من القصيدة (بين الرؤية التي تحاول أن تنقلب الى رؤيا على وقع الأدوات التي تهيج الذكرى وبين الرؤيا التي تمثل الرؤية في العلاقية بينه وبين المنتظرة) وقف الشاعر يحاكم ويعارض وقد فتح عينيه منبهرا على مدى التشابه بين قلبه وبين الشموع . وهكذا لم يكن البناء الحلمي المفضي الى الوقفة النهائية منسجم الجوانب ، وذلك كله ناجم عن ميل الشاعر للتمزق العاطفي والثرثرة التي تشبه اعترافات المريض تحت تأثير المخدر . فالشكل الجديد لم يمنح القصيدة جدة ، أي أنه لم يخلق فيها وحدة سوى وحدة السرد ، وهي وحدة تحققها القصيدة القديمة بكل يسر .

وقد تسأل نفسك لم اختار الشاعر السوق محملا لذكرياته ، وليس في السوق ميزة تفردها عن سواها في اثارة الذكرى ، فالأدوات التي راها موجودة في غير السسوق ، ولكن الحق أن السوق تنفرد بميزة لا تتوفر في سواها : فالمنظر ليلي ، والنور تعصره المصابيل المحزاني في شحوب ، والسوق قديمة كئيبة ، وهي ممتدة امام البصر ، فهي من حيث طابعها العام تثير الكابة في النفس المغتربة المستوحشة ، وهي بامتدادها وخطى العابرين فيها وغمغماتهم تمثل تيار الحياة ، والشاعر طاف فوق هذا التيار ، بين الجموع ولكنه ليس بينهم ، يرى ولا يرى ، ويسمع وكأنه لا يسمع ، وفي طفوه معنى الحركة والسكون في آن ، وهسو السائر الواقف ، اليقظ الحالم . تلك حالة تهيئها السوق حقا ، وقد كان والاخفاق ، ولكنه لم يكن واقعي البناء حين أطال في التذكر والوقوف عند أداة إثر اداة في تلك السوق الكئيبة . وحسبنا هذا القدر مسن الوقوف عند هذه القصيدة .

وبعد ذلك كله يصلح ديوان «أساطير» ليكون معرضا لبعــــض

المؤثرات التي أخذت تفعل في توجيه شعر بدر ؛ فقد كنا لمحنا في ديوانه الاول تأثره بعلي محمود طه وإدراجه لقطعة مسن قصيدة انجليزية في احدى قصائده ، ولكن ديوان أساطير يدل على اتساع في التأثير ، وان كان ما يزال تأثيرا خارجيا لل نوعا من الاشارة العابرة او التضمين . فهو يعرف أن لاليوت قصيدة عنوانها «الارض اليباب (او الخراب) » :

فلتنبت الارض الخراب على سنا النجم الحزين صبئارهـا ....

ويعلق على لفظة الارض الخراب في الحاشية بقوله «عنوان قصيدة للشاعر الانجليزي الرجعي ت.س. اليوت »، وقد وضعنا خطا تحت كلمة «الرجعي» لأن السياب بعد سنوات سيعد "اليوت اعظم شاعر حديث باللغة الانجليزية ، ولكنه يصفه بالرجعية هنا نزولا على ما يتطلبه منه اتجاهه اليساري . ولا ريب في أنه كان قد قرأ شيئا من اليوت ، اذ أن قوله في قصيدة «ملال» :

### وأكيل بالأقداح ساعاتبي

انما هو ترجمة لقول اليوت: «قد رت حياتي بملاعق القهوة» (١) ، وهذه ظاهرة حقيقة بالتنبه ، فان السياب كان يستعير الصور المترجسة ويدرجها في شعره ، فيخفى مكانها على القارىء في درج النغم . وهو قد قرأ قصيدة للشاعر الانجليزي Bridges يستشرف فيها السفن ويتملكه الحنين الى البحر ، وما قول السياب في قصيدة القرية الظلماء:

إني سأغفو بعد حين ، سوف أحلم في البحار هاتيك أضواء المرافىء وهي تلمع من بعيد تلك المرافىء في انتظار

I have measured out my life with coffee spoons. (1)

تتحرق الأضواء فيها مثل أصداء تبيد سوى صدى لوقفة ذلك الشاعر الانجليزي وهو يحلم بالسفن والبحار .

كذلك فان قوله في القصيدة نفسها : والآن تقرع في المدينة ساعة البرج الوحيد

لا يمكن ان يفهم دون ان يربط بقول الفريد دي موسيه: « دعي ساعة البرج في قصر الدوج تعد عليه لياليه المسئمات واتركينا نعسد القبلات على ثغرك ... » \_ أقول لا يفهم قول السياب في سياقه دون هذا الربط ، لأن السياب يصور نفسه في القرية بعيدا عن المدينة ، فقرع ساعة البرج يثير في نفسه ذكريات السعادة التي صورها الفريسد دي موسيه في البندقية ، ولكن سرعان ما يتذكر السياب أن جورج صاند تخلت عن صاحبها وغدرت بعهده ، ولذلك يسرع الى القول:

دعها تحب سواي تقضي في ذراعيـــه النهار وتراه في الاحلام يعبس أو يحدث عـــن هواه

فهو يرسم التناظر بينه وبين دي موسيه ، وبين صاحبت وجورج صاند من طرف خفي . وهو يعرف أيضا «كيتس» ، ويجد في نفست صورة منه ، لأنه كان يحس أنه سيموت مثله في سن صغيرة ويقتبس قوله في آخر قطعة كتبها (١) :

تمنیت یا کوکب ثبات کهذا ـ أنام علی صدرها فی الظلام وأفنــ کما تغـــرب

وقد اختار السياب أسطرا متفرقة متباعدة من قصيدة كيتس ، وتدل ترجمته على أنه لم يكن دقيقا في فهم الأصل ونقله .

Golden Treasury انظر اساطیر : ۸۳ وقارنه بقسول کیتس فی  $\Lambda \gamma = \Lambda \gamma - 1$ 

البحث وعرائلهم

## فجرالتكم

ليس في قصائد بدر التي نشرت في دواوين أية قصيدة تحمل تاريخ السنوات ١٩٤١ ، ١٩٥١ ، ١٩٥١ ولكن على الورقة الاخيرة من ديوانه «أساطير» اعلان عن اقتــراب صدور ديوان آخـــر عنوانه « زئــير العاصفة» ــ ويوصف بأنه ديوان اجتماعي ، وتحته اعلان آخر عـــن قصيدة «حفاً رالقبور» وأنها «قصيدة طويلة شائقة ستصدر في كراس» ؛ وقد نشرت هذه القصيدة سنة ١٩٥٢ ، أما «زئير العاصفة» فلا نعرف ما حل به ولا أي قصائد يحتوي ، ولكنه \_ حسب الاعلان \_ يمثل الكفة الثانية في ميزان السياب ، فان كان «أساطير» يصور الناحية الذاتية العاطفية في شعره فليكـــن «زئير العاصفة» ممثلا للناحيـــة الاجتماعية ، وقد كان يحس في قرارة نفسه أن صدور «أساطير» عــن شاعر ذى رسالة انسانية ضخمة سيقابل بشـــــــىء من الفتور في بعض المجالات ، ولذلك قال في مقدمته : «لا تزال لدي مجموعة ضخمة مـن الشعر الاجتماعي الانساني ستطبع في المستقبل القريب» (١) ؛ وكل ما وحفار القبور ، ويشير الاستاذ محمود العبطة الى قصيـــدة طويلة ثالثة

<sup>(</sup>۱) اساطیر : ۸ .

بعنوان «القيامة الصغرى» نشر منها مقاطع في جرائد بغداد (١) ويقول انها كانت أهم القصائد وأحبها الى نفس الشاعر ، وهو يعتمد في هذا الحكم على إجابة لبدر سجلها (عام ١٩٥١) عن أحب قصائده اليه فقال : «أحب شعري الي ملحمتي الشعرية (القيامة الصغرى) التسي بقيت مبتورة لم تتم والتي أحاول جهدي إكمالها ، وأحب كذلك قصيدتي (فجر السلام) و(مقل الطغاة) ، وعلى كل فالاجابة بصورة صحيحة عن هذا السؤال متعذرة ولكن هذه القصائد آخر ما كتبت ... الخ» (٢) وقد كانت هذه الاجابة مرهونة بظروفها اولا لانها كانت تشير الى أن الشاعر قد سار في نهج جديد وأن جدة هذا النهج كانت تحبب تلك القصائد الى نفسه ، لانها \_ على حد تعبيره \_ «آخر ما كتب» ، ثم هو يعلم حق العلم أن الذي سأله عن أحب شعره اليه كان صديقا ذا ميول يسارية ، ولذلك فان التنويه بهذه القصائد \_ دون سواها \_ يرضي يسارية ولائرها الموجه ، في شعره .

ولكن الشاعر بعد سنوات أخذ ينظر الى قصيدة « فجر السلام» بشيء من التردد ، وقد يلمس القارىء في صيغة حديثه عنها وان كانت تقريرية بابنا من الندم الممتزج بالسخرية ، وذلك حين يقول : «ان تلك القصيدة كانت من الشعر الشيوعي النموذجي فقد شحنتها بأفكار حركة السلم : تحدثت عن أشكال السلام في البلدان الاشتراكية والبلدان الاستعمارية والرأسمالية والبلدان المستعمرة وشبه المستعمرة ... ولم أنس أن أتحدث عن الأم الرءوم حصن السلام والاشتراكية فقلت :

<sup>(</sup>١) المبطة: ١٣.

٢) العبطة: ٨٨.

كأهـــداب طفــــل ينـــــام عيـــون الورى فـــي وئـــام نمت زهـــرة للســــلام » (۱) هناك يريسن السلام وحيث التقت وهي ترنسو برغم اللظى والحديسد

وقد نشرت قصيدة «فجر السلام» في ذلك الحين \_ أخذها بعض الرفاق ونشروها دون أن يذكروا اسم ناظمها ، وكان ذلك اقتراحا من بدر نفسه (۲) ، وقد عني المحامي عطا الشيخلي بتقديمها الى القراء في كراس خاص ، ثم طبعت مرة ثانية ضمن مجموع \_ قنوانها « هديل الحمام» \_ قام بجمعها ونشرها باقر الموسوي ( دون أن يذكر تاريخ الطبعة) ، وصدرت هذه الطبعة الثانية بمقدمة لعل السياب هو الذي كتبها تصور غاية حركة السلام ثم تورد توضيحا لبعض أجزاء القصيدة.

وكانت خطة القصيدة ذهنية واعية تعتمد مبدأ التقابل بين جانبي الخير والشر، بين السلم والحرب، بين الايجابية والسلبية: فالهول الذي تمثله الحرب يتطلب نغمة متفجرة، شديدة الوطأة، صخابسة الجزالة، ثم تتلوها نغمة كالاغنية الرقراقة تمثل وداعة الحياة وهناءة العيش في ظل السلام، ولكن الشاعر لم يستطع ان يحتفظ دائما بهذا الشكل الصناعي على انسجام في التراوح بين الجانبين، ولم يبق لديه من الانسجام سوى النقلة من وزن البسيط (الذي يمثل جلبة الحرب والدمار) الى أوزان اهدأ منه لتمثل سمات السلم في حياة بني الانسان.

ففي الدورة الاولى صور تكالب تجار الموت على ان يقطعوا يد الشعب الخيرة البناءة باثارة حرب جديدة ، وسرعان ما ترك هؤلاء التجار يجمعون حطبهم لاضرام النار ، والتفت الى حمى السلم الآمن او ما سميًاه «الأم الرءوم» فصور العيون التي يغازلها الرجاء ، والعذارى

<sup>(</sup>۱) جريدة الحرية من مقال بعنوان «شعاراتهم الجماهيرية» .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه .

وهن يحملن السلال في مواسم الحصاد ، وشيخا قد كسر حراب الطغاة ودفنها في الجليد واستنبت بدلها ضوء الصباح الجديد ، وتأمل السلام وهو يضحك في الحقول والأغاني والمعامل والمسدن الضاحيات ورأى زهرته ترف رفيفها الجميل .

وفي الدورة الثانية صوّر الحرب وقد فنحت شدقها الواسع تحاول ان تلتهم كل ما يقع في طريقها :

شدق ليزيد اتساعا كلما رفعت ستر الدجى خفقت من كوكب غربا آلى على الارض ان يجتث عاليها سفلا ويصفع من يأتي بمن ذهبا ولا يريق دمنا الا وأضرمه نارا وذرسى رمادا منه أو لهبا تسعى به الريح في الآفاق ناسجة للشمس من جذوة أو من دم حجبا

وفيما هو يصور ويلات الحرب و ديف اصبحت الارض «كالابرص المنبوذ» وتكدست فوقها الاجساد تنضح قيحا ، على نظره بأجساد النساء الجميلات وقد انمط ثديا كل امرأة منهن كالعجين الرخو ، فقطع الوصف ، وأخذ يتذكر ما كانت تلك المرأة تمثله من جمال:

كم عاشق كانت أمانيه أن برتشف النور على جيدها

وبهذه الالتفاتة ، وهي تصور مبلغ حرص السياب على ما حرمه من حديث عن المرأة في مثل هذه القصيدة الغائية ، فقد السياب ذلك التوازي الذي حققه في المقطع الاول بين هول الحرب ووداعة السلم في اتساق متعادل ، وانحاز بنظره الى جزئية صغيرة من خيرات السلم .

وفي الدورة الثالثة تحدث عن القنبلة الذرية وفعلها في تشويسه الآدميين ، وحاول أن يوازي بين الهول في أثرها والتهويسل التعبيري ، وسمًّاها «ظل قابيل» :

اذا تضرم فاندك الفضاء جذى غضبي ونش الدم الفوار والعرق

وانقض منحيث تهوي الشمس غاربة ليل من القاصفات السود او شفق جن الرضيع الذي يحبو وهب على رجليه يعدو ويلوي جسمه العنق من فرط ما طال واسترخى وقد صهرت أعراقه الزرق نار فيه تختنسق

وحين اطبقت الظلمة اطباقا أطلت من الافق الذي يفتحه الشروق أيد تلوح بالسلام ، وتوزع بين الناس نداء تتجمع حوله جميع رغباتهم هو نداء انصار السلام في كل مكان . وهكذا جاءت هذه الدورة الثالثة منسجمة مع الاولى في رسم صورتي الظلام والنور .

وبدلا من أن يمضي الشاعر في رسم دورة جديدة ترجم فحوى النداء الى شعر ، فقدم صورتين متناقضتين احداهما عن الأب والأم والزوجة والابن والجيران (ولكل واحد مقطع خاص) وهم يعانون اثر القنبلة الذرية والثانية عن صورة هؤلاء جميعا وهم يمارسون شئون الحياة في السلم ، وما أبعد الفرق بين الحالين ودعا من يستطيع رؤية الفرق الشاسع بينهما الى التوقيع على نداء انصار السلام ، لأن هذا التوقيع يوقف الدم والدموع عن الانحدار ، وعندئذ يتجلسى الشاطىء الضحاك والقمر الطروب، وتتنفس الاضواء ، وترفرف أجنحة حمامة السلام ، والاطفال من ورائها يرمقونها بأعين ندية بالاخاء .

ولكن هذا كله لا يتحقق الا بالثورة على العبودية وتحطيه الاغلال ، ولهذا صور الشاعر في الدورة الختامية كيف بدأ ليل الاستعباد يزول ، وثارت الامم المستعمرة والشرق في طليعتها فعطمت الاغلال ، ورفعت رءوسها أمم كانت مثل سيزيف مشدودة الى الصخر ، كان يخدعها تجاه الحروب فيعطونها الدراهم لتقتات باليسير ، ويتحول القوت في عروقها الى دماء تراق على مذابح الحروب ، فهؤلاء العمال بئر من الدم سيغرق فيها الجيل المقبل وهكذا ، وتبدو هذه الفكرة طريفة ، ولكن تعبير الشاعر القاصر عن أدائها قد جعلها كالأحجية:

وابتاع بالدرهم المجبول من دمها فيض الدم الثر فيها شر تجار واستأجروها لصنع الموت منه لها بالزاد يبقسى دما فيها لجنزار أعمارها مثل بئر للدم ابتلعت جيلا سواها بهن ابتاعه الشاري

وهذا يعني أن نداء السلم قد عم الكون ولذلك عاد الشاعر فكرر في ختام قصيدته تلك المقاطع التي عبر فيها عن اصالة هذا النداء وغن حمامة السلام التي نشرت جناحيها فلطما ظلماء الحروب ومهدا لطلوع الفجر في فجر السلام . .

فالقصيدة تتكون من اربع دورات ، في كل دورة شقان متقابلان ــ وبين الثالثة والرابعة يقع نداء انصار السلام (وهو قائم على التقابل ايضا بين صورتين) ، وقد كان هذا الشكل صالحاً لهذه القصيدة ، لأن الوعى الذهني هو الذي يرسم لها طريقها ، لو أن الشاعر أحسن الالتــــزام بصناعة البناء ، وخاصة في فترات الارتداد من دنيا الأهــوال والمخاوف الى احضان الهدوء ، ولكنه لم يفعل ؛ كذلك فان ايراد نـــداء انصــــار السلام جاء دخيلا على هذا المبنى الواضح (وان التزم فيه الشاعر مبدأ التقابل) ؛ ان التعاقب بين الخير والشر في بناء القصيدة هو خير ما فيها لأنه يضع الذهن في موضع المفارقة والمقارنة ، وعن طريق ترسيخ هـــذا التأثير في نفس القارىء حاول الشاعر ــ واعيا ــ أن يقول كل ما يجعل الحرب كريهة لديه وأن يجعل السلم جميلا في عينيه ، أي أن القصيدة تراوح مستمر بين التقبيح والتزيين ، واذا استثنينا حرصه على التدرج في بناء الشق الاول ــ أي رسم صورة محيفة للحرب ــ فانـــا نجد أنَّ قسيدته تشكو من نقص أساسي وهو عدم التمايـــز بين الدورات في وْهَذَا يَظْهُرُ عَلَى أَشْدُهُ فِي فَتُرَاتُ الهَدُوءُ ، أَمَا فِي تَصُويُرُ الرَّعِبُ وَالْفَرْعُ فقد حاول أن يغطي بصوت الهدير اللفظي على قصور عباراته ، فوفق الى حد الا ان المدقق في أبياته يلمح معاناة شاعب مبتدىء متفاوت

الصياغة ، مضطر الى الحشو ، يحلق ويسف في البيت الواحد ، ويركب الفاظا لا تؤدي ما يريده من معنى الا بالتعسف في التأويل .

ان قصيدة «فجر السلام» ـ رغم ما يعتريها من سمات الضعف الفني ــ ومعها قصائد مثل «القيامة الصغرى» و«مقل الطغاة» ، توميء الى تحول لدى السياب في الموضوع الشعرى ، بعد ان كان قد مارس التحول في الشكل في بعض قصائد ديوانه «اساطير» ؛ لقد ادركه الشبع من ذلك الشعر الذاتي الذي يعرض فيه مواجـــده على الناس ، واخـــذ يحاول التوفيق بين فنه ومبدأه الذي يعتنقه ، حتى خيل اليه في لحظــة انه لن يكتب من بعد بيتا واحدا من الشعر الذي يشبه ما تضمنه ديواناه «ازهار ذابلة» و «اساطير» (١) . ولذلك صرح للاستاذ العبطة (١٩٥١) بانه يكره الشعر الذاتي بل انه يعتبر الشعراء الذاتيين عملاء للاستعمار حتى وان لم يشعروا هم بذلك قال: «واهم خطر يجب علينا ان نحاربه اولئك الذين ينشرون الافكار الانحلالية ريحاولون ان يخدعوا الجماهير بأن لا فائدة من نضالها ، لأن الحياة شيء تافه لا يستحق كل هذا الاهتمام وان البؤس مقدر على البشر » (٢) ؛ واضاف انه يرى ان الشعر السياسي \_ رغم قصوره \_ افضل من الشعر الذاتي لأنا لو «نظرنا الى الامر نظرة عميقة لوجدنا من يقول: متى تتحرر من المستعمرين موازيا من حيث الفن لمن يقول متى ارى حبيبتي ، اضافة الى انه انبل شعورا واوسع نظرة » <sup>(٣)</sup>.

لهذا فان قصيدة «فجر السلام» ليست هامة في ذاتها ، وانما تكمن اهميتها في انها خط فاصل بين عهدين ، او قل بداية عهد جديد يسميه الشاعر العهد الانساني ، ويؤكد فيه ضرورة الخروج من صدفة الذات

<sup>(</sup>١) العبطة: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) العبطة: ٨٩ ، وسنجد من بعد أن السياب تخلى عن هذا الرأى .

لعرض المشكلات الانسانية الكبرى. ومن الهام ان تتذكر بأن الموضوع الشعري رغم جدته وبعده عن الموضوع الذاتي القديم لم يتطلب شكلا جديدا او قالبا خاصا من التعبير ، وان السياب لم يجد خيرا من البحر القديم والتعبير الجزل الهادر ليعبر بهما عن آلام الحروب وبشاعتها . وقد رأينا ان اختيار هذا الشكل لم يكن مسئولا عن سمات الضعف الفني الذي لحق القصيدة ، واذن فنحن امام قضية هامة : في قصيدة «السوق القديم» استغل السياب شكلا جديدا لموضوع أزلي واخفقت قصيدته ، وفي «فجر السلام» ذات الموضوع الجديد استغل شكلا قديما واخفقت قصيدته . وعلى هذا لا يحق لنا أن نقول أن الشكل هو الحقيق بانجاح القصيدة ولا أن الموضوع هو الذي يستطيع أن يجعلها فنية ، وأنما هو تلك الموهبة التي تستطيع أن تسخر أي شكل ملائم وتستغله لموضوع ملائم ، وأن الجدة في الشكل لا تصنع شعرا جديدا كما أن الجدة في الموضوع تعجز عن ذلك .

وقد يقال دون عناء ان السياب كان يجرب ، فمرة يضع الموضوع القديم في شكل جديد ومرة يعكس الآية ، حتى اذا استقامت التجربة وصلحت ، ظهر نجاحه ، وهذا امر لست اناقشه لأن معناه ان الشاعر وجد طريقه الصحيح ، ومن ابدى مثل هذا الرأي كان عليه ان يفسر لم يخفق موضوع جديد في شكل جديد فذلك امر يدل بداهة على ان ممارسة الامرين معا ليست كفيلة بالتميز الفني في كثير من الاحيان .

ولنعد الى قصيدة «فجر السلام»: ان الطول الذي تتمتع به هذه القصيدة واخواتها في الفترة نفسها يشير الى ان الشاعر لم يحاول تحولا في الموضوع وحسب وانما وجد نفسه ينتقل من دور القصيدة الاغنية ذات الطول المقتصد الى القصيدة الطويلة ، وقد شجعته قصيدة «السوق القديم» على هذه النقلة ، فأضحت اكثر قصائده في هذه الفترة طويلة مسترسلة . حتى ليحس من يدرس تتاجه في هذا الدور

انه كان يريد ان يعرف بالقدرة على القصائد الطويلة: فجر السلام القيامة الصغرى حفار القبور المومس العمياء الاسلحة والاطفال انشودة المطر، وان هذا الاحساس تملك الشاعر حتى سنة ١٩٥٣ ثم تحول عنه تحولا ظاهريا وحسب، لأن كثيرا من القصائد التي نظمها في اوقات لاحقة اذا جمعت حسب موضوعها كونت كل مجموعة منها قصيدة طويلة.

وسر ذلك كله متصل بطبيعة السياب : فان القصيدة لم تكن تتسع لانفعاله ، فهو انفعال مديد متشعب احيانا ، ثم هو قد نشأ معجبا ببعض القصائد الاجنبية الطويلة التي يسترسل فيها الشعور بين علو وهبوط كقصيدة «البحيرة» للامرتين، او قصيدة «ثورة الاسلام» لشللي وغيرهما، ولعله كان يعتقد ان قصيدة «الارض اليباب» هي التي كسبت لصاحبها تلك الشهرة وهي من القصائد الطويلة فيالادب المعاصر. يضاف الى ذلك ان القصيدة العربية التي احبها السياب لدى ابي تمام او البحتري او المتنبي لا تعد قصيرة ، ولم يغب عن مخيلته ان الجزالة التي لمحها في القصيدة العربية امتحان عسير للشاعر كلما طالت القصيدة ، وهو قد نشأ على ايثار هذه الجزالة وان اعيته بصعوبتها في كثير من المحاولات ؛ ووجدها تصح لشاعر معاصر يطيل القصيد دون ان يفقد تلك الجزالة وذلك هُو الجواهري ، الذي وجده السياب يتقمص النعمة القديمة بحذق ومهارة ( ولم يستطع السياب أن يدرك الفرق بين نغمة الجواهري ب في مدى التعمل الذي تجره في اذيالها \_ وطواعية التعبير عند اشد القدماء احتفالا بالصياغة اعني ابا تمام ، ولهذا كَان بناء القصائد الطويلة هو المجال الذي يريد السياب ان يتفوق فيه على سواه من المعاصرين ، سواء أكان نهجهم تقليديا او تجديديا \_ ؛ وقد تحدثت من قبل عـن المقدمات الطويلة التي لم يكن يستطيع ان يتحلل منها ، وهي مقدمات تصلح ان يمهد بها للبناء الملحمي ، ولم يكن السياب محروما من النفس

الملحمي ، بل لعلبه هو الشيء الذي يميزه بين الشعراء المحدثين ، والقصيدة الطويلة اقرب القصائد الى الملحمة واشدها سماحا بالحشد الكثير ، وتلك نزعة كانت تترك السياب طليقا في تحديد شكل القصيدة وفي نموها معا . وكان السياب في هذه المرحلة وربما في مراحل بعدها يحس ان انفعاله لا يستطيع ان يعيش في نطاق ضيق قصير ، ولهذا احس من بعد انه اخطأ حين كان يعمد الى ان يقول كل شيء ، ولكنه قلما حاول النجاة من هذا الخطأ ، لانه لم يكن يملك اشباع ذلك الانفعال او تسريبه في لمحات خاطفة او في ومضات سريعة تومىء الى المحتوى بلباقة خفيفة اليد .

#### حت رالقبُور

ولعله نظم قصيدة «حفار القبور» بعد نظمه قصيدة «فجر السلام» بقليل ، او ربما عمل في انشاء القصيدتين في وقت معا ؛ وهو لم يذكر قصيدة «حفار القبور» بين القصائد التي احبها في تلك الفترة ، لا لأنها ليست تمثل موقفا يساريا وحسب بين تلك القصائد ، وانما لأنها تمثل مشكلة في طريق تطوره الفني ، وهي من هذه الناحية مقدمة لقصيدة «المومس العمياء» التي ستفضح ازدواجية السياب ، وتكشف عن ضعف انتمائه اليساري عامة . كلتا القصيدتين تعالجان ظاهرتين قائمتين على شذوذهما \_ في المجتمع ، وتحاولان الحديث عسن قائمتين \_ على شذوذهما \_ في المجتمع ، وتحاولان الحديث عسن عن النتيجة دون اسبابها ، وان «المومس العمياء» تتحدث عن النتيجة مع ارجاعها الى اسباب ثانوية او خاطئة .

وحين وقعت الي قصيدة «حفار القبور» بعيد صدورها كتبت مراجعة عنها ، منقطعة الصلة بتطور السياب الفني ، وما يلابس حيات ومبادئه ، ولما كان رأيي في ما قلته حينئذ لم يصبه تغير يذكر لاني عرضت لمضمون القصيدة وحده في اغيى اعيده هنا بشيء من الايجاز : «حفار القبور هو الرجل الجائع الذي يموت ان لم يمت الناس ، فهو يكره السلام ويتمنى الحرب ويمقت الكسل والخمول في عزرائيل ،

### https://telegram.me/maktabatbaghdad

ومن اجل ذلك يتفنن في تصوراته التي تنعش له مهنته ، ويتمنى على الله ان يبطش بالناس «نسل العار» ويهلكهم بالرجوم:

يا رب ما دام الفناء هو غايـة الاحيـاء فأمر يهلكوا هذا المساء سأمـوت مـن ظمـأ وجوع ان لم يمت بعض الانام

كل ذلك لأن حفار القبور لا وجود لصنعته الا بوجود الحرب. غير انه حفار بوهيمي لا يكاد يجد المال في جيبه حتى يندفع به الى الحانات ودور البغايا ، وقد تركته مهنته فريسة للنزوات من كثرة ما دس في الثرى من اجسام فاتنة ، وفي الفصل الاخير من قصة هذا الحفار الذي يعيش على غرائزه يدفن المرأة التي كانت تهبه جسدها ويسترد الاجر الذي دفعه لها:

ماتت كما ماتوا ووارها كما وارى سواها واسترجعت كفاه من يدها المحطمة الدفيئة ما كان اعطاهـــا ...

وتظل انوار المدينة وهي تلمع من بعيد ويظل حفار القبور ينأى عن القبر الجديد متعثر الخطوات يحلم باللقاء وبالخمور

ان في هذه «الملحمة» معنى المأساة الكامنة في ضروب الصراع ، فالحفار في صراع مع غرائزه ، وشعوره مقسم بين الدعوة الى الحرب والثورة عليها ، واذا شعر من نفسه بالوحشية لتمنيه الحرب والدمار اعتذر عن ذلك بقوله :

انا لست أحقر من سواي وان قسوت فلي شفيع ... اني كوحش في الفلاة لم اقرأ الكتب الضخام وشافعي ظمأ وجوع أوما ترى المتحضريان المزدهين من الحديد بما يطير وما يذيع انسي نويت ويفعلون والقاتلون هم الجناة وليس حفار القبور

وهو حفار كثير التردد بين عقله وغريزته ، متلظي الهواجس ... هو صورة اخرى من المومس التي تعيش ايضا في صراع بين المبدأ والحاجة ثم تغلبها شهوة النفس على كل مبدأ ولعلها تتصور ان الفضيلة التي تكبح شهوات الناس هي سبب موتها فهي تطلب الحياة من طريقها السلبي . وليس من العبث ان عمد الشاعر الى الربط بين الشخصيتين في «ملحمته» ربطا وثيقا فجعل الحفار يهلل لمقدم احد الموتى بقوله : «ضيف جديد» ! وجعل المرأة الخاطئة تردد القولة نفسها وهي تسمع طرقا على الباب . غير ان حفار القبور اكثر تورطا في انواع الصراع من تلك المرأة واقسى صورة منها وهو يسترد ما اعطاه لها حين يضعها في التراب ، والمأساة الحقيقية ليست في مقدرات الحفار بل في تعاسة المرأة وليست في طبيعته الحيوانية بل في مهنته التي تضطره احيانا للدفن عمته او اخته او شخصا آخر كان حبيبا اليه .

ولست احب ان ابعد في الرمز فان من شاء ان يجد في شخصية الحفار معنى اعمق وجد ، ولكني اعتقد ان الاستاذ السياب قد اسرف كثيرا في تصوير الشهوات حتى خيل الى القارىء انه كان يريد ان يجعل قصيدته متنفسا للتعبيرات الشهوانية المحمومة ، وهو قد اوقع نفسه في موقف لا انساني حين جعل الحرب موضوعا للاخذ والرد وليس في الوجود ما يحسن الحرب من حيث المبدأ الانساني العام حتى ولا منطق الحفار القائم على جوعه وعوزه ، لان الحرب في حقيقتها قد تأكل

الحفار قبل ان تهيىء له الطعام ـ وهي ناحية لم يلتفت اليها الشاعر ـ ولان الموتى في الحرب لا يدفنهم حفار بأجر ـ وهي ناحية اخرى من الواقع . فالروح المخربة التي تسكن في جسم ذلك الرجل ـ اعني الحفار ـ تجعلنا نضحي به من اجل المجموع وخاصة حين يكون الحفار رمزا للطاغية المستبد في الامة يضحي بابنائها من اجل ان يأكل ، ويحفر في كل يوم قبرا او قبورا ليداوي حمى الجشع في نفسه ، ولقد كان في استطاعة الشاعر ان يتخذ من شخصية الحفار رمزا للقوى المتحررة لا لعبودية الغرائز .

و«ملحمة حفار القبور» تهم الذين يربطون بين الادب والتحليل النفسى لأن فيها من صدق التصوير لبعض العقد الدقيقة ما يجعلها فريدة في هذا المجال ومن السهل ان يعشــر فيها القارىء المدقق علــــــي فكرة «الولادة الجديدة» Re-birth التي يمثلها الالحاح الشديد في اعتصار الثديين ومنظر الدماء المعتصرة (ص ١٥) والحفرة المعدة قبل الاوان لاستقبال العائدين الى «رحم التراب» ؛ وفي هذه الملحمة ثورة نفسية عاتية على الابوة \_ او على الاب بتعبير ادق \_ ولكن مما يخفف منها احيانا خضوع شخصية الحفار لغرائزه وجوعه وجهله، ونستطيع ان نجد هذه الثورة في مواقف كثيرة من الملحمة ، وخاصة وان الشخص الاخير الذي واراه الحفار في النهاية هو «الانثى المظلومة» ــ رمـــــز الامومة ـ التي تكون فريسة له مرتين : حين يشتري جسدها بالنقود وحين يسترد نقوده منها . وقد كان من آثار هــذه الثورة ان مضى الحفار عنا ونحن لا نعطف على وجوده ، وظل في النهاية حيا ليظل نفورنا منه حيا ، وماتت المرأة المظلومة قبله لتثير فينا شئيا من الاسي على مصيرها التعسى (١) .

<sup>(</sup>١) مجلة الاديب (١٩٥٤) .

لعل القارى، قد لمح في هذه المراجعة اني تجنبت الحديث عن بناء القصيدة وانني جعلت اكثر الحديث متصلا بشخصية الحفار، ثم ألمعت في سرعة الى بعض التفسيرات النفسية التي قد تطبق على القصيدة والى انه قد يكون لها محمل رمزي، وان كنت أوثر أن آخذها على وجهها الظاهري دون لجوء الى الرمز. واليوم و بعد سنوات على كتابة هذه المراجعة و اعود الى القصيدة مفصلا لا مجملا، جاعلا القصيدة (بعد ان تجو "زت في تسميتها ملحمة) في موقعها الصحيح من حياة الشاعر وتطوره الفنى.

واول سؤال خطر لي هو : هل كان من حــق هذه القصيدة ان تنظم ? ولست اسرع الى الاجابة على هــذا السؤال ، لأن معظم مــا سأكتبه من بعد يصلّح جوابا عليه ؛ ولكني أحب ان يظل القارىء واعيا بحقائق هامة تعد مقدمة للحديث عن القصيدة وهي ان السياب كان في تلك الفترة يعاني الضياع في شوارع بغداد ومقاهيها ــ كما سيتضح بعد قليل ــ وانه كان يحس بالهوة التي تردت فيها مثله الريفية النقية وهو يتردد الى بيوت البغاء ، وانه في الوقت نفسه كان يتجرع مرارة الاخفاق في حب يؤدي الى زواج وينسب كل ذلك لأبيه ، كما رأينا في قصيدة «سجين» ، وان ثورته على الاب كانت آخذة في الازدياد ؛ وفي غمرة ذلك الشعور من نقمته على نفسه وعلى ابيه نظم قصيدة « حفار القبور» ، ليتلذذ بتعذيب نفسه المتهالكة على الشهوات ، وتعذيب ابيه ، الحفار القديم ــ الذي دفن امه ، وجعل من الابن «رذية» معقورة عند قبر ، اى حفارا جديدا آخر ، وامتزجت الصورتان معا في شخصية حفار القبور ، مع ما اقتضاه التحوير الشعري اللازم لبناء القصيدة . والى هذا كله كأن السياب قد قطع شوطاً في الظهور بمظهر اليساري الملتزم الذي يتحدث عن الطغاة وفجر السلام ، ولكنه لم يكن قد برىء من ازدواجية محيرة ، فالنضال في سبيل الجماهير لم يستطع ان يريحه من وقدة الجنس في عروقه ، مثلما لم يستطع من قبل ان يخلصه من تلك الوحدة الرومنطيقية التي تتلذذ بالألم والشكوى والدموع . ولهذا اقدم على نظم القصيدة ليريح ضميره الرازح بالاثم الذي تسري فيه القشعريرة كلما ذهب صاحب الى ارواء ظمأه في المناهل الوبيئة . ولم يكن من منفذ لهذا كله الا التشفي بقسوة جائسرة من الذات ، في صورة حفار قبور . ولا ريب في انه كان يعسرف بحكم يساريته لن حفار القبور امرؤ لا ذنب له ، ولهذا حاول ان يعتذر عنه بانه لم يقرأ الكتب الضخام ، وان تجار الحروب هم المسئولون عن كل ذلك :

وهم المجاعة والحرائق والمذابح والنواح وهم الذين سيتركون ابي وعمت الضريرة بين الخرائب ينبشان ركامهن عن العظام او يفحصان عن الجذور ويلهثان من الاوام

ولكن هذه اللفتة بدت عابرة في سياق القصيدة وكان الالحاح كله على تصوير حفار القبور وعبوديته لشهواته ، ولهذا اضاع الشاعر من قصيدته الجانب الرمزي فيها ، ولم يوفر للقارىء أي مجال للربط بين «الجبرية» التي يعانيها الحفار في عالم الفقر وبين الدمار الحقيقي الذي يصنعه تجار الاسلحة في عالم الاثرة الفاحشة .

ولتوضيح هذا الموقف علينا ان نتتبع القصيدة في سياقها العام: يهتنح الشاعر قصيدته برسم الجو الطبيعي وقد اخذ ضوء الاصيل يغيم على القبور ، واسراب الطيور تملؤ الجو نعيبا تردد صداه الصحراء ، ثم اخذ ضوء ضئيل يتنفس وعلى رقصاته المرتعشة ظهر ظل طويل لحفار القبور:

كفاه جامدتان ابرد من جباه الخاملين وكأن حولهما هـواء كان في بعض اللحود في مقلـة جوفاء خاويـة يهو م في ركـود كفان قاسيتـان جائعتـان كالذئب السجين وفـم كشق في جـدار

صورة الحفار قد ماتت فيها كل معاني الانسانية وتزداد الصورة وحسة وخوائية وهو يناجي نفسه ويعلن عن مرارته الكامنة لانه لا يرى نعشا يلوح على المدى ، فلم اذن تنعب الغربان ? ولم يعيش المرضى الجائعون ، ان ذلك معناه انه سيموت ولذلك فهو يتوجه الى مخاطبة الله لعله يرآف بحاله فيأمر باهلاك نسل العار ، فقد مضى عليه اسبوع وهو يحفر ثم يملأ التراب المتهايل ما حفر ، وهو يحس بجوع آخر :

هل كان عدلا ان احن الى السراب ولا أنال الا الحنين ، والف أنثى تحت اقدامي تنام !! أفكلما اتقدت رعاب في الجوانح شح مال

ثم يتساءل اين هي الحرب مصدر رزقه الكبير ، ولذلك يتمنى لو عاش في تلك البلاد التي حدثوه عما فعلته فيها الحرب :

ما زلت أسمع بالحروب فما لأعين موقديها لا تستقر على ثرانا ?

ويتنازعه الحنين الى دفن الموتى والى الاجر الذي يهيء له ان بحصل على الطيبات ، ويحاول ان يعتذر عن مهنته فليس هو المجرم الحقيقي وانما هم صناع الحروب ثم يستيقظ في نفسه المظلمة «قابيل» حين يلوح له من بعيد ما يحسبه ضيفا جديدا . وتحقق ما تمناه ودس في جيبه بعض النقود وجعل وجهته المدينة ومضى يحلم بالنساء العاريات وبالخمور :

وتحسست يــده النقود وهيأ الفم لابتسام حتى تـــلاشى في الظـــلام . وبذلك ينتهي المشهد الاول . وفي الثاني نرى حفار القبور يسير الى هدفه وبيده زجاجة يشدها في حرص وهواجسه تدور محمومة في رأسه وتمثل له اللذة التي سيمارسها :

والحلمتان اشد فوقهما بصدري في اشتهاء حتى احسهما بأضلاعي واعتصر الدماء باللحم والدم والحنايا منهما لا باليدين حتى تغيبا فيه في صدري الى غير انتهاء حتى تمصا من دماي وتلفظاني في ارتخاء فيوق السرير وتشرئبا ثم نثوي جئتين

وفي المنظر الثالث وصف لحي البغايا ، وطرق على الباب وامرأة تفتح ذلك الباب وهي تقول «ضيف جديد» . و في المنظر الرابع ، وهو الاخير ، يعود حفار القبور الى موقفه الاول ، فيكرر امنياته بالدمار الذي ييسر الموتى ويجلب الرزق ويحلم بما فعل في المنظر الثالث ، ثم يفيق من حلمه على صورة نعش تحف به نساء وبينا يهتف لنفسه انه لا بد سيلقى المرأة التي تلذذ بجسدها ، لم يكن يعرف ان التابوت القادم يحتوى تلك المرأة نفسها :

لو حدث التابوت عمن فيه او رفعت يداها او هبة للزعزع النكباء حاشية الغطاء تحت النجوم الساهمات، لكاد ينكر من رآها

ودون ان يعلم ، ألحد المرأة ، وأخذ أجرا كان اعطاه لها وراح يحلم باللقاء وبالخمور .

أن من يتأمل هذا السياق للقصيدة يدرك أن الشاعر كان يحاول أن يحل مشكلة لا تحل وانه وضع حفار القبور في عربة حتمية مغمض

العينين، واراد ان يرسم صورة مقابلة لامرأة ذات حرفة كحرفة الحفار، وجعل استرداد الحفار لماله موضع سخرية بهذه القوة العمياء التي توجه امثال هذين المسوقين في طريق الحياة دون ان يعرف لسم وكيف . فالسياق الظاهري يعتمد قصة صغيرة لا تصلح ان تكون موضوعا فنيا، واذا لم تكن تلك القصة ذات بعد رمزي فمعنى ذلك انها اخفقت اخفاقا كليا . وقد نرجع الى الرمز الذي اشرت اليه مسن قبل ، فنجعل حفار القبور صورة للطاغية في الامة الذي لا يعيش الا بموت الآخرين والمرأة رمرزا لتلك الامة التي يمتص الحفار دمها ويسترجع ما اعطاء لها ، ولكن تخليص هذا البعد الرمزي مسن ذلك الاسراف المتلذذ في وصف النزوات ومن تضاعيف التصوير الواقعي لبيوت البغايا امر مشوب بالتعسف ولهذا فان الشاعر مما يبعد لبيوت البغايا امر مشوب بالتعسف ولهذا فان الشاعر مهما يبعد الناقد في الاخذ بالرموز \_ لم يكن على وعي بأن لقصيدته بعدا داخليا، ولو كان الامر كذلك لاكتفى باللمحات بدل الصور التفصيلية .

ويتبقى بعد ذلك المحمل النفسي الذي تمثله القصيدة ، فتجربة حفار القبور مستمدة من تجربة الشاعر الواقعية الفتى البائس الذي لا يكاد يجد قدرا من المال في جيبه حتى يسرع ليطفىء ظمأه الى الخمر والمرأة ، فهو يتشفى بالانحاء على هذه التجربة مثلما يبني في تضاعيفها صورة اخرى من الثورة على الاب ، ومن الارتباط نفسيا بقبر الام او بالعودة الى الرحم ، وفيما كان الشاعر يمزج بين ثورته على الذات وثورته على الاب كان يحاول ان يخرج الى مرحلة من «التسوية» المريحة ، فالقصيدة جاءت تنفيسا وزحزحة للخناق الذي يشد على عنق الشاعر .

واذا عديت عن هذه الغاية التي حققتها القصيدة وجدت بناءها سهلا مسترسلا يشبه قصة قليلة الاحداث ، ولما وجد الشاعر ان البناء لا يكلفه جهدا كثيرا ، صرف ما ادخره من جهد في الناحية التصويرية

ولعل هذا ابرز ما يميز القصيدة من الناحية الفنية ، فنحن نحس اذ الجو ينتمى الى قطاع من عالم الاموات Hades ولذلك يتضاءل فيه النور وتملؤه الغربان بنذر مـن الشؤم ، «وكأن بعض الساجرات مدت اصابعها العجاف الى السماء» وكأن ديدان القبور خرجت مـــن مكامنها ، واستيقظ الموتى عطاشا يلهثون ، وتضاف الى هذه الصورة صورة ميت حي (وتلك سخرية مرة) موكل بدفن الموتى ، فاذا صورته صورة ميت قد ادرك الجمود يديه ولاح فســه كشق في جــــدار ، ثم تجتمع الى ذلك كله صورة القبر الفارغ الذي تتناءب فيه الظلماء ، ثم تتلوها صورة الدمار الذي تخلف الحرب ، ثم صورة نعش في ضوء تذرذره مصابيح السماء كأنه ضباب ؛ ولا تختلف صورة الطريت الى دور البغايا ولا صورة منزل البغي عن هذا كله ، فالدرب كأفواه اللحود ، والحارس متعب وسنان ، والباب عتيق اذا دق عليه الطارق ارسل صوتًا كايقاع المعاول بين القبور الموحشات ، والمرأة حزينة تفرك عينيها في فتور وعلى وجهها ظل يزحف كالكسوف ، وفي المنظر الاخــير تبدو السماء لعيني الحفار كأنها صنم بليد ، والطريق مكتظ بالاشباح ، وفانوسه صدىء عتيق ــ مجموعة من الصــور المتلاحقة ترسم صورة كبيرة لا يتخللها الا نور ضئيل ، وتسيطر عليها صبغة الموت واللحــود والظلمة والنعيب المشئوم والاعياء المتهاوي ــ انها صورة فقدت معنى الامل وبسمته وضياءه ، فزادن القصيدة نأيا عن حل" مشكلة الانسان .

# يا فهرك موسى ومنجى فرعون

لم تكن التفاؤلية التي عبرت عنها قصيدة « فجر السلام » وما جرى مجراها من القصائد قادرة على ان تنسي السياب أن عالمه الحقيقي يشبه الدروب والزوايا التسبي وصفها في حفار القبور ، وان الطلمات النفسية تصبغه بعتمة كئيبة ، وان العدمية التي كان ينادي بها الحفار الجائع الظامىء ذو الشهوات المتوفزة انما كانت صدى لحقه الشاعر على « نسل العار » ، وان فكرة الدفع واسترجاع المدفوع بين الحفار والمومس التي ماتت لل انما كانت امنية شاب " لا يجد ما يسعفه على اكتساب بلغة من طعام ، فقد كان في بقية عام ١٩٥٠ مين هبط بغداد دون عمل بعد ان فقد وظيفته في شركة نفط البصرة مسكعا في الشوارع أو مترددا الى المقاهي : « وامسى ملازما لمقهم مسن العجمي يحيط به الشقاء والالم ولكنه يتحمله بصبر واباء ، يعينه اخوانه الذين اتذكر منهم اكرم الوتري ومحيي الدين اسماعيل وخالد الشواف » (۱) .

ولكن سعيه وسعي اصدقائه في تدبير عمل يحفظ له كرامته قد استطاع ان يخفف شيئا من تلك الضائقة التي كانت تعتصر نفسيه ،

<sup>(</sup>١) العبطة: ١٢

فاشتغل مترجما في الصحف مثل صحيفة « الجبهة الشعبية » و «الرأي العام » و « العالم العربي » وفي صحف الاستاذ الجواهري ، غير ان رزقه من الصحافة كان مرهونا بما تواجهه من تقلبات الحال ، اذ كانت تحتجب او يلغى امتياز اصحابها ، ولهذا أخذ يتردد الى بعض المتاجر ويعمل فيها بأجر يومي (١) . ثم توسط له بعض الرفاق لدى المدير العام بمصلحة الاموال المستوردة لكي يوظفه دون ان يطالبه بشهادة حسسن سلوك ، ففعل (٢) وهكذا ارتاح الى مرتب منظم وان لم يخفف ذلك مسن نشاطه في الصحف .

في تلك الفترة عاد فالتقى بالصبية اليهودية مادلين ، حين كان يسير ظهر يوم ( من عام . ١٩٥١ او ١٩٥١ ) قرب مقهى الزهاوي ، فاستوقفته الفتاة وسألته عما لديه من شعر نضالي ، وكانت لديه قصيدة طويلة لم تكن قد اكتملت يتحدث فيها عن نضال الشيوعيين في كل مكان : في الصين وفي اليونان وفي الاتحاد السوفييتي ، فاتفقا على موعد ، وجاء يحمل تلك القصيدة ، ثم كان لقاء آخر بعد اسبوع ، فمشى بصحبتها وهما يتحدثان في امور نضالية ، واتفقا على لقاء ثالث ، واعد بدر لهذا اللقاء قصيدة يتغزل فيها بمادلين كتبها على ورق ازرق معطر وخلع على القصيدة ثوبا نضاليا مهلهلا ، ففرحت الفتاة بالقصيدة ، قال : « وافترقنا وتواعدنا على موعد جديد ورحت افكر بالموعد المنتظر ، فعزمت على انتي سآخذها هذه المرة الى فندق من الفنادق المعروف فعزمت على انتي سآخذها هذه المرة الى فندق من الفنادق المعروف باسرارها ، وانتظرتها في الاسبوع الرابع ، ولكن مضت ساعة عسلى الموعد وهي لم تأت ، وبعد ان يئست تماما انصرفت لأعلم فيما بعسد ان الشرطة قد اعتقلتها ثم أطلق سراحها ، لكنني لم أرها » (٣) .

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ١٣.

<sup>(</sup>٢) الحرية من مقال بعنوان: شعاراتهم الجماهيرية .

<sup>(</sup>٣) الحرية ، العدد ١٤٥٢ .

غيران قصة مادلين لم تنته عند هذا الحد ، فقد كان السياب ذات يوم فيمديرية الاموال المستوردة عندما جاء احد الرفاق وقال للموظفين: « ان لدينا رفيقة يهودية ـ وهي شابة جميلـة ـ تريــد الحكومة ان تسقط غنها الجنسية العراقية وتسفرها الى اسرائيل واذا تزوجها مسلم أصبحت هي مسلمة ولم تعد الحكومة قادرة عملي اسقاط الجنسيمة عنها » (١) ، وكان السياب احد الذين سجلوا اسماءهم للــزواج منها ؛ تلك قصة بسيطة لكن دلالتها عميقة ، فان السياب لما شم وائحة الانوثة المشتهاة نسى النضال ، وأصبح لا يفكر الا في قضاء وطر عابر ، وحمين اصبح هذا الوطر لائحا عن طريق الزواج ، لم يتردد ــ باسم المشاركــة في خدمة الحزب ـ في ان يستغل الرباط الزوجي لتحقيق الشهوة التسى كانت تجتاح كيانه . وقارىء القصة اذ يقدر فيه شجاعـــة الصراحـــة لا يملك الا أنّ يعجب لذلك المد العاتي الذي كان يحيل كل غاية جادة الى تهافت نفسى واضح امام رغبات النفس الجامحة . ولكن ذلك كله لــم يمنع ان يكون البيت الذي استأجره بدر وشقيقه وكرا من اوكار انصار السلام ، فيه يجتمعون ويتباحثون ويقرأون المناشير (٢) .

واخذ الجو السياسي في بغداد يتلبد بالغيوم اذ قام رجالات الاحزاب وخاصة اعضاء حزب الجبهة الشعبية والحزب الوطني الديموقراطي ببتقديم مذكرة الى الوصي تضمنت المطالب الشعبية ، ونشر بدر في جريدة « الجبهة الشعبية » قصيدة ثائرة تنبأ فيها بالوثبة الثانية ، وسرعان ما حدثت تلك الوثبة التي عرفت في تاريخ العراق الحديث باسم «انتفاضة تشرين» (٣) (١٩٥٢) .

وحين يرد بدر بداية هذه الانتفاضة السي اسباب لا علاقة لهــــا

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

بالسياسة أدت الى اضراب كلية الصيدلة ، وهي أسباب مدرسية صرف (١) ، فانه لا يتجنى على الواقع التاريخي ، ولكنه ينسى ان اية حركة في ذلك الجو المحموم كان يمكن ان تؤدي السي انفجارات متلاحقة ، فقد كانت النفوس تضطرم بالتذمر والغضب ازاء الحملات الانتقامية التي كانت تشنها الحكومات المتعاقبة على الشعب ، وازاء الفساد الذي ينخر في جسم الجهاز الاداري كله ، وقد اشار بدر نفسه قبل قليل الى المذكرة التي رفعتها بعض الاحزاب الى الوصي مطالبة بالاحتكام الى الدستور واحترام القضاء واطلاق الحريات وانصاف الفلاحين وتحسين مستوى المعيشة وغير ذلك من مطالب .

ولهذا ما كادت مظاهرات الطلبة تخترق شوارع العاصمة ويصاب فيها بعض الطلبة ، حتى هب الشعب الى اعلان سخطه ، وأخذت فئاته تهتف مرددة اصرارها على نيل المطالب التي تقدمت بها الاحزاب في مذكرتها . وفي ٢٢ أكتوبر (تشرين الاول) وجهت الحكومة الجيش ليتصدى للاهلين ، ولكن المتظاهرين هتفوا بحياة الجيش ، فلم يطلق الجند النار على احد ، على نحو من التضامن الضمني ، ولم ينجيح اصحاب السلطة في تحريض فريق من ابناء الوطن ما عنى الجند من فريق من ابناء الوطن ما عنى الجند من فريق من ابناء الوطن ما عنى الجموع الشعبية .

وعمدت الحكومة الى اطلاق البوليس ليلا للقبض على من تعتقد انهم اشتركوا في تلك الانتفاضة ، وملأت بهم المعتقلات ، وبذلك استطاعت القضاء على هذه الحركة .

وفي احد ايام المظاهرات قبل ان تسيطر الحكومة على الموقف حدثت مظاهرات عنيفة احرق.فيها مركز شرطة باب الشيخ وقتل عدد من الاشخاص ، فيهم بعض رجال الشرطة . وكان بدر حسب ما كتب من بعد في ذا دور بارز في تلك المظاهرات ، ورأى ان القبض عليه أمر

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

لن تتردد فيه الشرطة ، وقد رانه قد يسجن وانه سيفصل من وظيفته دون ريب ولم تعد لديه وسيلة يلجأ اليها سوى الهرب من العراق، فتنكر في ملابس اعرابي وسافر الى البصرة ، وفي أبسي الخصيب سلمه بعض اقربائه الى بعض «المهربين» ، فنام ليلة في دار ذلك المهرب ، وفي فجر اليوم الثاني وكان يوما شتائيا باردا أيقظه دليله ، فسار بدر وراءه حتى بلغا نهرا صغيرا يفصل بين العراق وايران ، وحين اجتاز بدر ذلك النهير اصبح في ارض ايرانية (۱).

ولم تزد اقامة بدر هذه المرة في ايران عـن شهزيـن وعشرة ايام، فذهب هو وصديقه العربي الايراني محمد حسين الى عبادان لعلهما يجدان سفينة تنقلهما الى الكويت ، وكان بدر يحمل كيسا صغيرا مــن القماش فيه دشداشة وفانيلة ونعل وكتاب «كيف تتعلم اللغة الفارسية في ايام » . وبعد ثلاثة ايام استطاع هو ورفيقه ان يصلا الى القصبـــة ، الى الجنوب من عبادان ، وهناك نزلا عند مختار القرية ، وقد تجاوزا فترة الضيافة المعهودة، فكان المختار ضيق الصدر بهما ، حتى اذا وجدا السفينة التي تنقلهما الى الكويت كانت سفينة شراعية ، قاعها من الطين لانها « مطعونة » فالطين فيها يحول دون تسرّب الماء ويكسبها ثقـــلا ، وربابها رجل قذر مقامر سكير كليل النظر . وبينما كانت السفينة تسير بهم في عرض الخليج كادت تصطدم باحد الفنارات ، وصاح بهم الربان : « تشاهدوا » ، ولكن اليأس الغالب جعل بدرا يقوم فيعنف الربــان ، وبهذه الحركة حفز الركاب الى ابعاد السفينة عن الخطر المحقق ، ولكن الرياح والبرد القارس والجوع كانت عوامل قاهرة ، ولما اشتـــد عصف الرياح اخذ بدر يدعو قائلا : « يا الله نجنا ، يا مهلك موسى ومنجــى فرعون ... » وحين لاح بر الكويت كان يصرخ بينه وبين نفسه : « لقد

<sup>(</sup>١) الحرية: ١٤٤٢ / ١٥٠٢ .

قهرت الخليج بسفينة مثقوبة » (١) .

وهناك نزل هو ومحمد حسين على جماعة من الشيوعيين العراقيين كانوا قد فروا الى الكويت ، واضطروا الى الاقامة فيها بعد ان حكم عليهم بالسجن غيابيا ، وامتلأ المنزل بساكنيه اذ اصبح عددهم ثمانية ، وفيهم السائق والعامل والافندي ، وفيهم خريج من دار المعلمين الريفية، ومن بين نزلاء البيت ثلاثة مصابون بمرض السل ، كذلك قال بدر (٢)، أتراه كان على خطأ لو جعلهم اربعة ?

وتوزع الاصحاء العمل فيما بينهم ، وكان ان وكل الى بدر القيام بأعمال الكنس وغسل الآنية واعداد الاسرة وتحضير الشاي والطعام ، ومن الطبيعي ان يتوقع المرء وهو ينظر الى هذا البيت المزدحم وقوم المجادلات والمنازعات بين سكانه ، خصوصا وان المشارب متفاوتة ، والاغتراب يضع النفوس في توتر متحفز ، والهنات تكبر اذا صادفت اعصابا مرهقة ، والموضوع الصغير يتطور في سياق الجدل التنفيسي الى مشكلة ، فكيف اذا عرفنا ان بدرا لم يكن راضيا عن الدور الذي يقوم به في خدمة تلك العصبة ، وهو يرى أنه كان يجب ان يتمتع بشيء من امتيازات الفتى المثقف الموهوب الذي يحسن شيئا آخر اهم مسن غسل الصحون وكنس الغرف واعداد الاسرة ?

وكان الآخرون ـ واكثرهم من العمال ـ يعدون « أفنديا » ويلمحون لديه عدم التزام دقيق بما يعتقدونه ولاء حزبيا ومبدئيا فهو يشتري قصة « عشيق الليدي تشاترلي » للورنس ، فيرونها في يده ، فيستنكرون ذلك ويمنعونه من قراءتها ، وينصحونه بان لا يتجاوز في قراءاته الحدود المعقولة المقبولة : ان يساريا مثله يجب ان يتسامى على

<sup>(</sup>۱) جريدة الشعب العدد الاسبوعي : ٠٩٠٠ (١٩٥٨/٢/١٥) .

<sup>(</sup>٢) الحرية ، مقال بعنوان «اخلاق الشيوعيين» .

الادب المنحل والقصص البذيء المكشوف، وان يقرأ ــان شاء القراءةـــ قصص غوركي وايليا اهرنبرغ وتشيكوف من الروس وكتابات دكروب وحنا مينه في لبنان ، وشعر نيرودا وناظم حكمت .

واتهمه الرفاق بأنه ينتمي الى طبقة البرجوازية الصغيرة وان ما لديه من آراء شاذة انما هي رواسب تخلفت في نفسه بسبب ذلك الانتماء ، ومرة قال له احدهم : « انتم الافندية ... انتم ابناء الطبقة البتي برجوازية » ، فثار في وجهه قائلا : « تعال حاسبني ، أينا الافندي وأينا الكادح ... انك تتقاضى راتبا اكبر من راتبي ، وتلبس ملابس خيرا من ملابسي ، وتنام على فراش احسن من فراشي ، وتقوم بأعمال اهون مما أقوم به ، انك لا تكنس ولا تغسل الاواني القذرة ... » (١)

وحلت ذكرى الوثبة ، فأحب الرفاق الاحتفال بذكراها واعدوا كلمات لتلك المناسبة ، وكان فيهم ايراني خطب بلغته ، فقال في خطبته : « ان فيصلا ونوري السعيد وعبد الآله اتفقوا ضد الشعب العراقي وعقدوا اجتماعا في قصر الزهور » ، فاستولى الضحك على بدر ولم يستطع اسكاته ، لأنه حين تصو "ر الملك الطفل تنسب اليه امور خطيرة الشأن ، اضحكته المفارقة ، ولكن الرفاق ثاروا عليه ، وقرروا طرده من العفلة وحرمانه من العشاء تلك الليلة (٢) .

وهكذا كانت الفترة التي قضاها في الكويت مليئة بالمهاترات والمنازعات ، في موضوعات مختلفة ، ولكن اشد ما غاظ الرفاق فيه تفضيله شيكسبير على ناظم حكمت وادلاله عليهم بثقافته الواسعة في اللغة الانجليزية وغضه في معرض التحدي والمهاترة من كل الشعراء اليساريين كأن يقول: «اخي ، ليس ناظم حكمت وحده بل لو

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

٢) المصدر السابق .

وقف ناظم حكمت ثم وقف على رأسه بابلو نيرودا ثم وقف على رأس هذا اراغون ثم وقف قسطنطين سيمونوف فوق رأس اراغون لما بلغوا جميعا كعب شيكسبير » (١) ويشفع هذا كله باستعلائية غياظة وهو بتحدث عن « دار المعلمين العالية » حتى قال له احدهم مهاترا مندرا معا : « نحن يا عمي عمال وقد تكون انت قد درست الادب الانجليزي في دار المعلمين العالية ولكن ... ولكن سيأتي يوم حين نجلس نحسن الذين لا نعجبك وراء منصات القضاء لنحاكمكم » (٢) .

ليس من الضروري أن تكون التهمة الموجهة الى السياب وهي أن يحمل رواسب الطبقة البرجوازية \_ تهمة صحيحة ، ولكر حسبها أنها التفسير الذي استطاع أن يهتدي اليه رفاقه حين كانوا يرون في تصرفاته ما لا يقرونه من الزاوية العقائدية . لقد وجدوه \_ كما وجد هو نفسه \_ يقرأ غير ما يقرءون ، ويضحك في أشد الاوقات جدية ، ويطامن من شموخ الادباء الماركسيين ، ولا يتورع حتى عن قراءة أدب موسوم بالانحلال . ورغم هذا التباين في الميول والمفهومات ، وربما في الغايات ، ظل بينهم يستقبل الرفيق «جنجون» \_ منظمهم الحزبي \_ الغايات ، ظل بينهم يستقبل الرفيق «جنجون» \_ منظمهم الحزبي \_ الذي كان يسكن في محلة نائية من محلات الكويت ، ويهرع السي القائهم وهو يحمل جريدة الحزب أو أحد منشوراته، للدراسة والمناقشة.

ولما عاد الى العراق \_ بعد ستة اشهر في الكويت \_ ووجـــد الاحوال فيه لم تتغير ، لم يكن يحس بأنه \_ فيما تربى لديه من مشارب وآراء \_ قد اصبح غريبا على حزبه ومعقد انتمائه ، وانما ظــل الحزب هو مفزعه الوحيد ، ولهذا قرر أن يفادر العراق وأن يسافر الى مهرجان الشبيبة في بوخارست ، فأخذ من الحزب الشيوعي العراقي رسالـــة

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه .

توصية الى حزب توده الشيوعي في ايران <sup>(١)</sup> .

وقد زلزلت التجربة الايرانية في المرة الاولى والثانية من زيارت لايران ، بقية الدعائم الحزبية التي كانت ما تزال ثابتة ثبوت مؤقتا في نفسه ، وقربته من لحظة الانفصال .

في تلك التجربة رأى العرب الذين يقطنون تحت الحكم الايراني في منطقة «عربستان» ووجد لديهم شعورا قوميا قويا متستراً في آن ٌ وذات يوم كان في أحد المشارب مع بعض اصحابه يتحدثون بالعربيـــة فاقبل عليهم بعض الشبان العرب من ابناء عربستان ، وراح احدهــــم يقول في حسرة : انتم اخوتنا وكم نتمنى لو كنا معكم في بلاد واحدة ، واخذ يغنى اغنية عراقية يذكر فيها الملك «فيصل» مادحا ، ظنا منه أن ذلك يعجب العراقيين ، فما كان من أحد السكاري الايرانيسين الا أن هجم على الفتى العربستاني صارخا : «انت ايراني ، غنى علــــــى ملك ايران ــ شاهنشاه » (٢) . ورغم ان اهل تلك المُنطقة يتُكلمون العربية فان الحزب الشيوعي يصدر لهم صحيفة تسمى «خلق خوزستان» باللغة الفارسية ؛ وقارن بدر بين الحزبين : الحزب الشيوعي العراقي يُكـــاد يكون في خدمة الاقليات وصوتها المعبر عن آمالها ، فهو يصدر لكـــل اقلية صحيفة بلغتها ، وحزب توده الايراني يفيض بنزعة قومية غالبة ؛ يقول بدر : «ورأيت ـ فيما رأيت ـ ان حزب توده كثير الاهتمـــام بالحوادث التقدمية والوطنية في التاريخ الايراني ، فهنـــاك مثلا يوم يحتفل فيه الشيوعيون الايرانيون احتفالا عظيما هو ما يسمونه بيوم «مشروطيت» واظنه .... يوما طالب فيـــه بعض الاشخاص الايرانيين بتطبيق روح الدستور في ايران <sup>(٣)</sup> .

<sup>(</sup>١) الحرية: ١٤٤٢.

<sup>(</sup>٢) الحرية: ١٥٠٢.

<sup>(</sup>٣) الحرية ، من مقالة بعنوان : «تجربتي مع تودا» .

ثم حدثت الثورة على مصدق في تلك الفترة ، وشهد بدر كيف تخلى حزب توده عنه حتى تمكن زاهدي ومن وراءه من المتآمرين من انجاح خطتهم ، ولما ثار بدر على هذا التخاذل وسأل عضوا مــن حزب تودة ــفي طهرانــ كيف يدعون الامور تنجه في هذا المجال أكد له ذلك العضو أن الثوريين كانوا يقدرون على سحق زاهدي وأردف قائــــلا : اسمع ايها الرفيق العربي نحن على حدود اتحاد شوروي ( الاتحــــاد السوفييتي ) واذا استولينا على الحكم \_ نحن الشيوعيين \_ فهل تظن الامريكان يسكتون عن ذلك ? بالطبع لا .. سوف يتدخلون ، واذا ما تدخلوا اصيب الاتحاد السوفييتي بالضرر » (١) . وأيا كان حظ هـــذا التعليل من الوجاهة أو التفاهة، فان موقف حزب توده قد مكنَّن الفرصة لاستقواء الاتجاه اليميني في ايران وحصر حزب توده في «قمع بلوطة» ، ولكن هذا الموقف نفسه قد حطم في صدر بدر آمالا عريضة ، وازدادت آماله تكسرا حتى اصبحت دقاقا مطحونا حين عاد الى العراق وحدث رفاقه بما كان من تقاعس الحزب الأيراني ، فوجد رفاقه العراقيــــين يصوبون ما اقدم عليه حزب توده ، لان في ذلك كل خــــــير ومصلحة

ؤبقيت الشعرة الدقيقة التي كان يستبقيها معاوية بينه وبين الناس فلا يسمح لها بان تنقطع ، ولكن بدرا كان غير معاوية ، ولذلك يقول في وصف خيط الشعاع الهبائي : «لقد بقيت رغم هذا عضوا في الحرب الشيوعي العراقي معزيا نفسي بان القيادة قد تتغير ويأتي اليها أناس يقدرون مصالحهم القومية حق قدرها . غير أني لم يعد يربطني بالشيوعيين غير خيط واه ضعيف ، وكان أقل خطأ يرتكبونه كافيا لأن يقطع هذا الخيط بيني وبينهم » (٢) .

<sup>(</sup>١) الحرية: ١٤٤٢ .

<sup>(</sup>٢) الحرية: ١٤٤٢ .

ذلك هو الجانب الحزبي من التجربة الايرانية التي امدت السياب بشئون أخرى مفيدة ، فقد تعرق فيها الى اشخاص كثيرين ، وأتيح له من خلالها مزيد من التمرس بنماذج نفسية وأخلاقية مختلفة ، ومشاركة في بعض ضروب النشاط ، فقد كان يخرج مع «الرفاق» في نزهاتهم ايام العطلة الاسبوعية ويستمع الى الخطب والقصائد ، ومرة التى قصيدة عن السلام بالعربية ثم قرئت ترجمتها بالفارسية ، واستنسخها احسد الرفاق ودرسها لتلامذته في احدى المدارس الثانوية (١) . ويقول : «لقد تعلمت في هذه السفرة من فنون الحب ما كنت اجهله ولم يكن ذلك الا عن طريق رؤيتي للآخرين» (٢) . وقد تعرق الى جوانب مختلفة من طهران وسكن في العاصمة الايرانية وتردد الى الحانات ودور البغاء في «دروازة وسكن في العاصمة الايرانية وتردد الى الحانات ودور البغاء في «دروازة قزوين » ، ورأى — عن كثب — أساليب زاهدي في تعقب الحسرب الشيوعي ، وتعلم قليلا من الالفاظ الفارسية لتسعفه على التفاهم مع النساس .

ولما أزمع العودة الى وطنه كان يعو"ل على ثمانين تومانا استدانها منه احد الشيوعيين العراقيين (وهو ايراني الأصل) ولكن المدين عجز او تظاهر بالعجز عن الوفاء بدينه معتذرا بأن الاعمال معطلة وأنه لا يملك مصدرا للارتزاق ، وعندئذ لجأ بدر الى رفيق عراقي يعد"ه مثال النزاهة بين من عرفهم من اعضاء الحزب ويرمز اليه بالحرفين (س. ج) فباعه فراشه وسريره واشترى تذكرة قطار في الدرجة الثالثة الى المحمرة ليعود منها الى العراق (٣) ، وهو مثقل النفس بالتجربة الايرانية المريرة.

<sup>(</sup>۱) الحرية «تجربتي مع تودا» .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٣) الحرية ، مقالة عنوانها «نماذج من سلوك الشيوعيين» .

بقي ان اقول: ان التفرغ الذي هيأته له هذه المرحلة في الكويت وإيران ، وشعوره بالغربة الضائعة ، وتململه تحت وطأة الضيق المادي ، وامتلاء نفسه بالمقارنات والمفارقات ، كل تلك العوامل قد مكنته من الانصراف الى انجاز مشروعات شعرية غير قليلة ، وخاصة في نطالت القصيدة الطويلة ، وقد منحت شعره شيئا من تلوين جديد .

### الأسلخة والأطفئال

كان بدر يحمل في حقيبته عندما عاد من الكويت تسلات قصائد ، أثنتان منها طويلتان وهما : «الاسلحة والاطفال» و «المومس العمياء» وواحدة متوسطة الطول هي «غريب على الخليج» وهو يضيف الــى هذه الثلاث قصيدة رابعة يقول انه نظمهـــا في الكويت: « أتعلم أن قصيدة أنشودة المطر التي كتبتها اثناء اقامتــي في الكويت هاربا مــن العراق أيام نوري السعيد كانت قصيدة طويلة يغلب عليها طابع الالتزام ولكنني حذَّفت منها عدة مقاطع فصارت على ما هي عليه ... » (١) فهذه تجعل القصائد الطوال ثلاثا ، وتؤكد أن السياب وجد لديه في الكويت متسعا من الوقت ليحقق امنيته الكبرى وهو أن يعرف بين الناس باسم «شاعر القصائد الطويلة» ، ولكنه وجد عند عودته الى العراق أن مثل هذه القصائد لا تتسع له صدور الجرائد والمجلات \_بسبب الحجم\_ ، وأن العثور على ناشر يضطلع بنشر كل قصيدة على حدة في كرَّاســـة خاصة أمر عسير ، ولهذا اضطر أن يعـود الى الشكـــل المتوسط أو القصير ، وكان ظهور القصائد التي تحمل اسمه على صفحات الحرائــــد اليومية أو المجلات وصلا لما انقطع اثناء غيابه ، وتأكيدا لاستمراره في

<sup>(</sup>١) أضواء: ٥٥.

الشعر ، وذلك لأنه لم ينشر بينا واحدا خلال الفترة التي قضاها فــــي ايران والكويت ، وحين عاد الى العراق وجد أن غيابه قد كان مجالا لبروز شعراء آخرين ينافسونه في ميدان الشهرة ، هذا الى قلة صبــر الناس على قراءة القصائد الطويلة ، اذا تجاوزنا حلقات النقد الادبــي ومجالات الاهتمام الخاص بالشعر والحركة الشعرية الحديثة .

وكان نظمه لقصيدتي «الاسلحة والاطفال» و «المومس العمياء» في فترة واحدة يدل على أن الانقسام القديم الذي أثمر قصيدتين سابقتين وهما: «فجر السلام» و «حفار القبور» ما يزال يفعل فعلمه في نفسه ، فبينا تعد «الاسلحة والاطفال» انطلاقا طبيعيا من قصيدة «فجر السلام» وتطورا فنيا على اصول الموضوع المشترك ، تجييء قصيدة «المومس العمياء» تتمة لأختها السابقة «حفار القبسور» او صورة من روح الاستسلام للتعذيب في مقابل تلك الروح «السادية» الطاغية عند الحفار.

ومن الطبيعي أن يرحب «الرفاق» بقصيدة «الاسلحة والاطفال» وأن يبدوا شيئا من التردد في قبول القصيدة الثانية ، لأن الاولى «تخدم السلام وتدعو اليه ... وان المعركة الرئيسية هي معركة السلام ، وأما ما عداها وخاصة المشاكل التي تناولتها المومس العمياء وأشياء ثانوية» (۱) ، واذا كان هذا الموقف تعبيرا عن وجهة نظر سياسية ، فانه يتضمن ايضا و سواء عرف الرفاق ذلك او لم يعرفوه و حقيقة فنية ، تتصل بطبيعة المهمة الشعرية : فقصيدة «الاسلحة والاطفال» صورة لحرية الارادة الانسانية والفعل الانساني ، وهي نغمة من الايمان بقدرة الانسان على التغيير والثورة، ولذلك فانها تحمل ما يحمله الأمل المتفائل من ارتياح نفسي ، بينما تمثل قصيدة «المومس العمياء» أقسى أنواع الجبرية ، اذ لم يكتف الشاعر بأن يصور مومسا مسكينة جنت عليها

<sup>(1)</sup> الحرية ، العدد: ١٤٤٣ .

ظروف قاهرة ، بل جعلها عمياء ، ليجعل نبذها حتى عند طلاب الشهـوة أشد ، ويكدُّس فوق كاهلها المرهق عبِّ السنين وزحف الشيخوخة ، وموت الطفلة ، والعمى المقعد ، دون أن يكون هناك بصيص من نــور بين تلك الظلمات المتراكمة في ذلك البحر اللجي الذي يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ؛ فالقصيدة من ثم تملأ النفس بنقمة على علة والتوفر على نظم القصيدتين في فترة واحدة يؤكد أن الجسر الذي يصل بين حرية الارادة والجبرية المطلقة ما يزال مفقودا لدى الشاعر ، وأنه لم يستطع بعد أن يختار طريقه في النظرة الى الانسان . كان ما يزال يحس وهو في الجماعة الكادحة المكافحة أنه أحد ابنائها الذين يستطيعون أن يغيروا معالم الشقاء والويلات ، فاذا خلا الى نفسة وتحسس آلامــــه الفردية \_ وهو ضائع في الكويت « ينفق مــا يجود به الكرام علـى الطعام» (١) ، وجد الصورة السالبية الاستسلامية أقرب الى تصوير ما يعانيه في قرارة نفسه ورأى صورة «المومس العمياء» مثالًا فاجعا لذلك الاستسلام.

وفي أساطير اليونان ان أدونيس (وهو صورة اخرى لتموز) تنازعت حبه كل من برسفونه التي اختطفها (هيديز) القييم على العالم السفلي حين كانت تجمع الأزهار في المروج الصقلية ، وأفروديت (وهي صورة اخرى من عشتاروت) ربة الحب ، فقضي عليه أن يقسم السنة بينهما ، لهذه شطر وللأخرى شطر . كذلك كان الشاعر في هذه الفترة وفي ما سبقها ، ما يكاد يمشي خطوة حتى يحس بأنه موزع بين قوتين تشده كل منهما اليها وتريد أن تستأثر به ، ولم يستطع أن يجمع بين القوتين إلا حين استكشف رمز «ادونيس» او «تموز» ، ولكن الحديث عن هدذا

<sup>(</sup>۱) من قصيدة «غريب على الخليج» في ديوان انشودة المطر: ١٦.

الكشف سابق لأوانه ، وان كانت حدة الانقسام في هذه الفترة ارهاصا نفسيا بذلك الكشف .

ويتسلل الانقسام \_ او الازدواج \_ الى القصيدة الواحدة من قصائده ، في مبناها الموضوعي والفني ، ففـــي قصيدة « الاسلحــــــة والاطفال» عاد الشاعر الى ذلك المبنى السهل الازدواجي الذي اختاره في قصيدة «فجر السلام»، أعنى موضوع التقابل بين «السلام والحرب» وبني قصيدته على أساسه . ومع ان الموضوع مستوحي من طبيعــــــة انتمائه السياسي والانساني العام ، فانه ـ فيما يبدو ـ اتكاً فيه علـي الشاعر الفرنسي أراغون ، اذ لمح لديه ما يمكن ان يتطــور الى قصيدة طويلة ، ومن المحقق انه كان قد عرف «عيون إلزا» لذلك الشاعر ــوهي قصيدة ترجمها السياب ونشرها في كرَّاسة مع قصيدة اخرى لأراغون بعنوان «الايام الضائعة» . ولقصيدة «عيون إلزا» عنوان فرعي هــــو قصيدة «الاسلحة والاطفال» ، وكان الجو في قصيدة أراغون يسيطـر على نفسه ، ولكنه تحول به تحولا قويا : كلا الشاعرين على سيف خليج وأحدهما ينظر الى السفن التي أغرقتها المعارك الحربية والثاني ينظر الى السفن المحملة بالبضائع \_ وربما بالركاب \_ وهــــى تهم بالاقلاع ؛ والحنين الى العراق يغمره ، فيتصورها سفنا حربية تقــــل الجنود الى المعركة وهم يلوحون لحبيباتهم الواقفات على رصيف الميناء ويودعونهن «وداع الذي لا يعود» ، وبينما يتحدث أراغون عن «القبرة» ويرمز بها الى الحبيبة ، يتحدث بدر عن «القبرة» التي تصدح في الفضاء ، لتضفى على صورة السلم طمأنينة وارتياحًا ، ويمزج بين القبرة وبين الفجــــر فيتذكر ابياتا لشيكسبير في مسرحية روميو وجولييت فيستعيرهـــا غلمي النحو التالي:

« دعيني فما تلك بالقبرة دعينيي أقل ان البلبل وان الذي لاح ليس الصباح»(١)

ويتصور أراغون أنه سيصرخ طالبا العودة الى حبه كأنه شاحة سكاكين ينادي في الصباح الباكر «سكاكين .. سكاكين» ويستعير السياب هذا النداء ويحوله الى نداء آخر به نداء امرىء يلم ما لدى الناس من أدوات معدنية عتيقة ليقدمها مادة لصناع الاسلحة ، كسي يصنعوا منها القتل والدمار ، وهو في ندائه يصيح : «حديد عتيق .. رصاص .. حديد» . ويتحول الصراع بين الحب والحرب في قصيدة أراغون الى الصراع بين حياة السلم جملة وحياة الحسوب ، وبذلك يسع المجال أمام السياب ليكبر الصورة ، ويتفنن في جزئياتها المفردة .

فالمنظر العام في القصيدة قردي الطابع يبدو فيه الاطفال رمين للبراءة المطلقة في لعبهم ولهوهم ، ويستعير فيه الشاعر صورا مين طفولته ، وهو يلقط المحار على ضفة النهر فيتصور أن أقدام الاطفال الابرياء «محار يصلصل في ساقية» ، ويرسم جوا طافحا بالنعومة حين يتصور أن اكفهم المصفقة «كخفق الفراشات مر النهار عليها بفانوسه الازرق» . ثم يرسم من خلال الجو الذي يضفيه الاطفال على الحياة صورا للوداعة والسعادة والطمأنينة : فالأب ينسى التعب حين يعود فيتلقاه طفله «يكركر بالضحكة الصافية» والعجائز يجمعن من حولهن اولئك «الورود» في الشتاء ويحكين لهم حكايات جميلة ، ويتخيلن حين يرينهم أنهن عدن الى عهد الطفولة الجميل ؛ فاذا طلع الصباح نهض الاطفال يخفقون بخطاهم الضغيرة على السلالم ويدغدغون وجسوه أهلهم النائمين ، او يرافقون أمهاتهم الى الموقد لاذكاء النار فيه ....

<sup>(</sup>١) الاسلحة والاطفال: ٥.

ولكن سرعان ما يتحول هؤلاء الاطفال الى جنود يخوضسون ساحات الموت بدلا من ساحات الطفولة وملاعبها واذا هناك جثة دامية وخربة بالية .... ان نذر الشر تحيط بالاطفال وهم يلهون ويغردون كالعصافير ، ويغطي على أصواتهم الرقيقة صوت أجش يصيح في ارجاء القرية «حديد عتيق ، رصاص ، حديد» ـ صوت ينضح بالدم ، صوت ذلك التاجر المشئوم (۱) الذي يشبه في حرفته «حفار القبور» فهو لا يستطيع ان يطعم ابناءه الا بالاتجار فيما يصبح مادة لحصادهم ، او قبورا لهم .

وحين يتردد الصوت المنكر مرة ومرة تكبر الربوة التي يلعب عليها الاطفال ، فاذا بها تشمل كل ربوات هذه الارض ـ ولا تعود مقصورة على القرية ـ ففي كل بلد اطفال ابرياء يلعبون ، وأناس سعداء كالاطفال سيتخذ هذا الحديد أغلالا لهم ونصلا لقطع أوردتهم وقفلا دون حريتهم: يستوي في ذلك أطفأل كورية وعمال مرسيلية وأبناء بغداد ، ويتقابل الصوتان : صوت الاطفال وصوت التاجر ، ولكن الصوت الثاني يفتح المام عيني الشاعر صور الويل والخراب والدمار والأشلاء والانفجارات، وانهدام الجدران التي خط عليها الصغار لفظة «سلام» ويتغير وجه الارض :

فمن يملأ الدار عند الغروب بدفء الضحى واخضلال السهوب <sup>(۲)</sup>

ويستمر التاجر في ندائه: فاذا أم تخرج من بيتها لتبيعه السريسر العتيق «المهاد الذي التقى عليه عاشقان» ليصبح في المستقبل شظايسا تفصل ذراعا عن ذراع ، ولكن هكذا شاء ارباب «وول ستريت»:

<sup>(</sup>۱) راجع صورة خضوري اليهودي الذي كان يجمع النحاس العتيق ، فيما تقدم .

<sup>(</sup>٢) الاسلحة والاطفال: ٥.

وأرباب وول ستريت القساه يحيلون حتى حديد السرير جناحــا عليه المنايــا تغــير

ويعود الصوتان الى التقابل: وما اسرع ما يزى الشاعب آلام العذاب القاتل الذي يعانيه عمال المناجم ليبنوا حضارة سلمية من مركبة «يخف لها الصبية حين يسمعون اجراسها» وجسر وناعورة ومحراث يهز قلب التراب «وتخضل حتى الصخور الضنينة» ... ولكن وسائل ل السلم قد تتحول في يسر الى وسائل دمار فــلا يسمع الا « صـــوت الرصاص وآهات الثكلي والطفل الشريد». ولكن كيف تكون حال الارض اذا خلت من الاطفال ? وعند هذا الحد ينتهي التقابل بـــين الصوتين ، فيقسم الشاعر بأقدام الاطفال وبالخبز والعافية ان جباه الطغاة لا بد من أن تعفر ، ولا بد من تحويل أدوات الحرب الى حروف هادية ، ولا بد من تحرير آسية من المغيرين : ثم يأخذ في اهداء «السلام» الي مناظر السلم الجميلة من حقل ودار ومعمل وزهرة وصبية وشاعر ، وقد انتشرت ملاءة ذلك السلم فوق الدون والصين « والحاصدين ، وصياد اسماكها الاسمر» فلولا الحرب التي يثيرها الطغاة لما بكت نساء الجنود ولا بكى الأب بنية ، ولا شبت نيران الحقد لتحصد حمي الزنوج ولا عاش ابناء يافا ـ على مقربة من لألاء مدينتهـم ـ يعانون الزمهريــر القاتل ؛ ويمضي الشاعر في نشر راية السلام فوق مختلف البقاع : فوق مدفن شیکسبیر ، وباریس روبسبیر وایلوار وتونس والرباط وفینیسیة والكرنفال والمسيسبي واغاني الزنوج من حوله ... ويعود منظر الصبية العصافير ، والدواليب تدور في كل عيد :

> فقد لاح فجر انطلاق العبيد وانا رفعنا لواء السلام رفعناه فليخسأن الظلام

فالرصاص والحديد لم يعودا يتخذان للحرب وانما لبناء كـــون جديــد .

تلك بايجاز هي الصورة العامة للقصيدة ، ويتضح منها أن المبنى الشعري اقيم على اساس المقابلة بين دنيا الاطفال في براءتها وحيوبتها وما تضفيه من هناءة في القلوب ، وما تعقده من علاقات سلمية في الحياة الدورتين الاولى والثانية في القصيدة على نحو مسترسل ضاف ، فيه طول النفس وفيه جمال التصوير لدنيا الاطفال والصــورة المضادة لها ، ولكنه انفلت الى تصوير جزئية صغيرة \_ منظر أم فقيرة تبيع سريرا كان ذات يوم مهدا للحب. ثم عاد يرسم التقابل بين تعب العمال في استخراج المعادن التي تبني الحضارات ، وتحوَّل هذه المعادن نفسها في خدمـــــة وتمجيد عالم السلام وصانعيه في عدد كبير من الامكنة ، وتختم القصيدة بالأمل في فجر جديد ؛ وقد اضطرب البناء على الشاعر ، ولكنه في كل مرة لم يفلت الخيط العام الذي يربط اجزاء القصيدة ، وذلك الخيط هو الالتفات دائما الى الاطفال ـ والى سحر عالم الطفولة ، فاذا اضطره المقام الى الابتعاد عن تصوير هذه الناحية ايجابيا تساءل : كيف يكون العالم اذا خلا من الاطفال ?

فمن يتبع الغيمة الشاردة ويلهو بلقط المحار ? وبعدو على ضفة الجدول ويسطو على العش والبلبل ومن يتهجى طول النهار ومن يلثغ الراء في المكتب

ومن يرتمي فوق صدر الأب اذا عاد من كد"ه المتعب...(١)

ولهذا احتفظ بأجزاء قصيدته مرتبطة معا، وان كان اضطراب المبنى قد جعلها عرضة للتكرار غير الفني، وللاختسلال في الصورة الكبرى. لماذا حدث ذلك ? أعني اضطراب المبنى ـ قد يكون هناك غير سبب واحد: أما اولا فان الاحتفاظ بالازدواجية التي ظهرت في الدورتين الاوليين لم يكن ممكنا، فقد وضع فيهما الشاعر الخطوط الاولى لكل ما يريد ان يقوله وثانيا أن الشاعر لا يكف قلمه عن الانسراب وراء أية جزئية في موضوعه، ولو كان ذلك خروجا على المبنى العام، وثالثا ان الموضوع الذي اختاره الشاعر كبير يتسع للحياة المنسانية كلها ومن ضعف التصور أن يظن اي شاعر انه قادر على الوفاء بمثل هذا الموضوع، وموقفه أدق حين يكون كبدر شاعرا بستهويه التفصيل ، ورابعا لأن المبنى المزدوج يظل يتقبل مزيدا مسن الدورات دون ان يبلغ مرحلة الختام، ولهذا اضطر الشاعر ان يحو"ل القصيدة الى «شعارات»، يحيي فيها جميع العاملين من اجل السلام، وأن يمنحها خاتمة تشبه أن تكون من قبيل التفاؤل المقرر سلفا.

ومع ذلك كله فان للقصيدة جمالا خاصا يفردها بين كل ما عرفناه من قصائد بدر ، لانا اذا تجاوزنا الشكل السياسي المفروض على ذهن الشاعر من الخارج وجدناها قصيدة تنبض بشتى صور الطفولة العذبة، وتفيض بمشاعر انسانية قوية وخاصة عند التصدي لغياب نجوم الطفولة عن عالم الانسان ـ انها انتصار للحياة على الموت ، وهذا شيء ف في شعر السياب ـ او في اكثر شعره ، على وجه الدقة . وهي بهذا كله ترتفع كثيرا على قصيدة «فجر السلام» وان اشبهتها في بعض تفاؤلها

<sup>(1)</sup> الاسلحة والاطفال: ١٧.

الختامي. وهي الى ذلك تعبير عن قدرة بدر علم على ان يصور الحياة بساطة ودون حشد زاخر من الصور ، مثلما حاول ان يفعل في «حفار القبور». ومع ذلك كان بدر فيها من حيث البناء الكلمي صحية طموحه بأن ينقل قطاعات كثيرة من الحياة الانسانية ، ويضعها في اطار واحد ، ولو اكتفى برسم صورة الاطفال اللاعبين، وصوت المنادي الذي يشتري المعادن العتيقة وما ينجم عن هذا التقابل من فزع في نفسه ازاء صورة ثالثة تمثل الدمار ، وتقتل البراءة بقتل رموزها ، لكان ذلك أقدر على التأثير الفني ، عن طريق الاكتمال الطبيعي في البناء . ومهما يكن من شيء فان قارىء القصيدة يحس بنضج الحنين في نفس الشاعر الى بيت وطفل ، ولعل هذا الشعور العاتي هو الذي مكنه من أن يجعل الاطفال محور الجمال وقطب الترابط في قصيدته ، غير ناس ان ينعش من خلال محور الجمال وقطب الترابط في قصيدته ، غير ناس ان ينعش من خلال خلك صور طفولته في جيكور .

وتتميز القصيدة باتساق الروافد الثقافية في حزمة واحدة ، وقد ألمحت من قبل الى الأثر الخفي الذي تركه فيها أراغون ، وتلك الاقتباسة الجميلة التي وقعت موقعا جميلا حين انتزعها عامدا من رواية روميو وجولييت ، ولأول مرة نجد عنده اقتباسا من اديث سيتول<sup>(١)</sup> ، الشاعرة التي ستهبه في المستقبل دنيا من الصور والرموز ، وتنساب في ثنايسا القصيدة خفقات من قصيدة شوقي ، التي يتحدث فيها عن الاطفال :

ألا حب ذا صحبة المكتب وأحبب بأيامه أحبب ويا حب ذا صبية يلعب ون رداء الحياة عليهم صبي

بل ان المفارقة التي رسمها شوقي بين عالم الاطفال وعالم المستقبل الذي لعب بمقاديرهم ونثر تلك الباقة الجميلة بيد قاسية ، هي المفارقة

<sup>(</sup>۱) انظر ص: ١٦ وهو اقتباس مباشر ، ولكن اثر اديث سيتول قـــد ظهر في قصيدة «فجر السلام» حيث تحدث عن «ظل قابيل» .

التي نقلها السياب بين عالم الوداعة وعالم الحديد والرصاص. ومسسن الطريف ان الشاعر عاد الى جزء من قصيدة «نهاية» و كان قد نشرها في ديوانه «اساطير» فاقتبس ذلك الجزء الذي يصور فيه منظر ابغرق ابنه ، فهو في لوعته وتفجعه يتردد هنا وهناك كالمذهول سائلا عنه المياه ، وضمنه قصيدة «الاسلحة والاطفال» ليقول انه رأى هذا المنظر في الواقع عيانا وشهد صورة مجسمة للفجيعة التي يجلبها الموت (١).

وحين اعاد الشاعر نشر هذه القصيدة في ديوانه انشودة المطر (دار مجلة شعر ـ بيروت ، ١٩٦٠) اجرى فيها بعض التغيير والحذف ، فهذا السيت :

سلام على (الدون) فاض النعيم

اصبح:

سلام على (الكنج) ...

وحذف من القصيدة كل شيء يتحدث عن طواغيت «وول ستريت» كما اسقط هذا المقطع التالي الذي يتحدث عن حي الزنوج:

ولم تحصد النارحي الزنوج ولا مج فيه الرصيف الدماء ولا اجتاحه المجرمون العلوج بما جرروا من غلاظ العبال وما صفدوا من رقاب الرجال ولا أن مرضى بطاء اللسال

حذف مقطعا آخر طويلا يتحدث عن الزنوج وعن وسائل الفتك بهم (٢) ؛ وتخلى ايضا عن الخاتمة التي جاء فيها :

<sup>(</sup>۱) انظر اساطي: ٦١ وقارن «الاسلحة والاطفال» : ١٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر ص ٢٨ من الطبعة الاولى •

فقد لاح فجر انطلاق العبيد وأتئا رفعناً لواء السلام رفعناه فليخسأن الظالم

وليس ما اخلت به الطبعة الثانية مما حذَّف لان الشاعر حاول ان يعدل في المبنى الفني ؛ وقد يسأل سائل : هل أخل هذا الحذف ببناء القصيدة ، وهل يستطيع ان يدركه من كان لا يعرف الطبعة الاولى ? وهــذا سؤال لا يحتـــاج جوابا ، فقــد سبق ان اشرت الــــى ان التفصيلات الجزئية في القصيدة كثيرة ، ومعنى ذلك ان هناك جزئيات اخرى لو اسقطت منها لما احس القارىء بأن هناك لبنة سقطت من موطنها الطبيعي . والسؤال الذي يحق ان يلقى هو : لم حذفت تلك الاجزاء دون سواها ? اذ من الواضح ان المحذوف يتصل بموضوع واحد ، وهو اخفاء الهجوم على طواغيت «وول ستريت» واخراس الصوت الذي يتحدث عن قضية الزنوج ، وطمس الخاتمة التي تتحدث عن رفع «لواء السلام» . ولا يحتاج القارىء الى تأمل كثير كي يدرك سر الحذف ، فان كان الذين تولوا نشر الكتاب هم الذين قاموا بذلك، فان طبيعة المحذوف تفضح ماهية الهدف ، وان كان السياب هو الذي تولى ذلك فانه امر قد يحمل على نزعة المراضاة والمجاملة للناشر ، وهو أمر يقرر ان هذه النزعة لدى السياب \_ كما اشرت من قبل \_ كانت تصيب مبادئه وفنه بخدوش ، واحيانا بجروح عميقة . أم ترى ان السياب راجع خطأه حين وجد ان الزنوج كانوا ينعمون بالحريسة والمساواة وان عصا التفرقة العنصرية قد كسرت الى الابد ? من العسير ان ننسب الى الشاعر عرضه للمبادىء والمواقف ـ حسب متطلبات السوق الراهنة \_ ، ولكن من العسير ايضا ان نتصور مفكرا يتنازل عن نزعته الانسانية في سبيل عرض هذا الادنى ـ اعنى المراضاة والمجاملة ، والفوز لقاء ذلك بطبعة انيقة لديوان شعر .

# المومية العمياء

حين انتقل الشاعر الى كتابة قصيدة «المومس العمياء» لم يكن يدرك ان القصيدة التي تبنى على التضاد بين موضوعين (كالحياة والموت او الحرب والسلام) قد تخفق ، ولم يحس انه قد اخفق حقا في هذه المحاولة مرتين ، ومع ذلك فانه في قصيدة «المومس العمياء» تجنب موضوع التضاد ، شبعا مؤقتا من ذلك النوع من المبنى ، وانتحى منحى آخر ، لعله ابسط بكثير من البناء المزدوج .

كان في قصيدة «حفار القبور» قد ترك الباب مفتوحا ليعود اليه، لكنه بدلا من ان يعاود الكتابة مرة اخرى عن الحفار ، وجد انه قد ضحى بالمرأة البغي في سبيل التصوير الفني حينئذ ، فلم لا يتناول الحديث من زاوية النظر الى تلك المرأة ، فان الموضوع اشد اثارة واقرب الى النفوس من موضوع «الحفار» ؛ واذا كانت شخصية الحفار تمثل النزعة السادية الطاغية \_ كما اشرت من قبل \_ فان تصوير نظيرها ، في حالة استسلاميــة ، اقرب الى الناحية الانسانية لانــه نيستطيع ان يثير قدرا اكبر من الشفقة والعطف والرثاء .

ولقد كانت بعض الادوات التي اسعفته في قصيدة الحفار ما تزال جاهزة لديه : فهو بحاجة الى المنظر الليلمي والى صورة الحارس

# https://telegram.me/maktabatbaghdad

المكدود ، وصورة العابرين ، والى السكير الذي يرتاد حي البغاء ، ولكن لا بد من تغيير الدافع المحرك للقصيدة: فقد كان هو آلمال لاشباع الشهوة الجنسية ، اي ان الظمأ الجنسي كان هو الدافع الاقــوى في توجيه قصيدة الحفار ، ويصبح عنصر المال اقوى في قصيدة «المومس العمياء» وتصبح الشهوة الجنسنية وسيلة للحصول عليه ، وتغدو الغاية من العنصرين : الشهوة والمال هي الحصول على القوت . وحين يتغير الدافع في القصيدة تتغير معالم آخرى كثيرة ببعا لذلك : فتدخل في الصورة شخصيات جديدة منها عدد من البغايا ، والقكو"اد ، والجنود وصورة والد الفتاة التي اصبحت بغيا ، وزوجة الشرطى ، وبائــــــع الطيور في حي البغاء ، وعندما يتغير الدافع ويقوى عنصر المال يصبح إفراده بالحديث امرا طبيعيا في القصيدة الجديدة ؛ وتتعدد المسارب النفسية الى الموضوع : فيمكن الوقوف عند الانتحار ، والاحتجاج الجريح على هذا الوضع السلبي ، والتغلغل في الذكريات ، والمقارنة بين الصبا وخطر الشيخوخة الزاحفة ، وبالجملة فان قصيدة حفــــار. القبور ليست سوى صورة لرجل معين يمشي في الطريق من الجبانة الى المبغى ثم يعود الى القبور . اما قصيدة «المومس العمياء»/فانها تاريخ حياة أمرأة \_ شريط زماني يسترسل في داخل مخطط مكاني" عريض هو حي البغاء في بلد عراقي . ولذلك كان هم الشاعر ان لا يعزل استرسال ذلك الشريط عن الواقع المكاني ، بل ان يبقي البعدين الطولي الزمني والعرضي المكاني متجاورين او متلازمين .

وتاريخ حياة انسان قد يقص حسب تتابعه الزمني ، ولكسن القصيدة تضيق ذرعا بذلك احيانا ، لان نمو القصيدة ليس من الضروري ان يعتمد على تسلسل الزمن كنمو الانسان ، فاذا تذكرنا ان قصة حياة فتاة تحترف البغاء لا تصور الا في لحظتين : ما قبل السقوط وما بعده ، ادركنا ان اللحظة الاولى هي

الجديرة بالتصوير ، لرسم المفارقة البعيدة اولا بين الماضي والحاضر ، وللهرب الى احضان الماضي الجميل من شقاء التعاسة الراهنة ، أي ان نمو قصيدة تتناول مثل هذا الموضوع يتم بالمزج بين الرؤية للواقع على ضوء من الذكريات ، كما يكون للتداعي واللمح الرجوعي اثرهما في بناء القصيدة . وعلى التداعي التذكري والرجعات الخاطفة اعتمد السياب كثيرا في قصيدته ، حتى جاءت سلسلة : حلقاتها الرؤية (او التأمل في الواقع) والاستذكار ، وليس يربط بين تلك الحلقات احيانا الا الخيط العام وهو صلة المرأة بكل حلقة منها على حدة . ويتم وصل هذه الحلقات بسرعة خاطفة تفوت على القارىء الفحص عسن مدى التعسف او الضرورة في ذلك الربط .

وتتلخص القصة \_ من حيث كيانها التاريخي \_ في سطور : فتاة اسمها سليمة ، من اصل عربي صريح ، عاشت في كنف اب فقير ، كان يعمل حصادا بأجر ، وذات يوم سمعت طلقا ناريا في الحقول ، فهرعت تستطلع الخبر ، وقلبها يحدثها ان والدها ربما صاد بطة تصلح طعاما لهم في ذلك اليوم ، ولكنها تجد آباها مضرجا بدمائه ، قتله اقطاعي (او حارسه) اتهمه بأنه دخل حقله يسرق من قمحه الناضج ، والفلاحون من حوله يهمسون في ذلة مُرددين تلك التهمة : «رآه يسرق» . وتنشب الحرب وتجيء آلاف الجنود الى العراق ، فتستباح اعراض ، وتقسع سليمة فريسة لهذا المد العاتي ، وتصبح بغيا محترفة ، ويكون الاقبال عليها في شبابها كبيرا ، ولكنها تصاب بالعمى وتحس بوطاة السنين الزاحفة ، كما يتغير اسمها بعد فقد البصر فيدعونها «صباح» . وبسبب عماها يبتعد عنها طلاب الشهوة وتحس بالجوع والحاجة الى المال. وفي غمار تلك الحياة القاسية تفقد بنتا كانت من تُمرات الاثم ؛ وها هي في ذلك الوضع المحزن تستدعى الايدى التي تشتري جسدها بما يسد الرمق فلا يسمع دعاءها احد .

أن هذا السرد التأريخي يبين أن انتقال القصيدة حسب السياق الزمني سيكون خلوا من الاحداث،ولهذا لا يمكن اعتماده في القصيدة. واهم حادثة في حياة هذه الفتاة هي ما اتصل بمقتل والدها ، ولهذا كان البدء بها ممكنا . ولكن الشاعر كان يعتقد ان القصيدة الطويلة لا بد من ان تكون ملحمية الطابع ، والملحمة تتطلب فاتحة تمهيدية ، فذهب يمهد للقصة بمقدمة طويلة زادت على ست صفحات : عرض فيها للصورة الليلية التي اطبقت على المدينة ، فاذا المدينة نفسها عمياء ، والعابرون في طرقاتها هم أحفاد «اوديب» الاعمى ــ فهم ايضا نسل العمى ــ تقودهم شهواتهم العمياء الى المبغى حيث المقبرة الكبرى التي تطبق على جيف مصبغة بأنواع الطلاء ، واحد السكاري (اعمى آخر) يدق على الباب يحلم بدفء الربيع ، فيسخر الشاعر منه ومن حلمه الكاذب ويخبره ان شيطان المدينة (أي المال) لم يراهن في ذلك الحي الا على اجساد مهينة محطمة ، فليضاجع اينة امرأة منهن لييسر لهسا الطعام ، وليس ذلك السكير بأسوأ حالا من الاب الذي جعل من ابنته متاعا يشرى بالمال ، فهو قد دفعها (في عماه وجهله) الى ذلــك المصير ، وليست التي لحقت بالمواخير اسوأ حالا من «النائمات في كنف الرجال» اللواتي يعاملن بامتهان فهن ايضا عمياوات في الذلة المضروبة عليهـن ، وكلهن ــ سواء بقين في كنف الرجال او في حظيرة الاثم ــ يربين اطفال الحقد في صدورهن ليعصفن بالرجل المستبد الممعن في عماه .

تلك هي المقدمة وهي رغم التنقل السريع بين جوانب مختلفة من الصورة الكبرى لوضع المرأة ، وقسوتها التقريرية ، ووضوح التوجيه المقصود ، من خير المقدمات التي يعنى بها السياب عناية خاصة في قصائده الطويلة ، لان وحدة «العمى» الحقيقي والمجازي فيها تجعل قصة المومس العمياء جزءا لا يتجزأ من اللوحة الكبرى .

وتبدأ القصة بعد ذلك بصورة بائع الطيور وهو يعرض سلعته في

حي البغايا ، وتناديه سليمة لتتحسس ما يبيع ، وفيما هي تمر يدها على الِطِيور تتذكر اسرابها التي كانت تراها في صّباها ، وتتذكّر اباها والطلق الناري والفاجعة ، وتسمع صوت قهقهات بعيدة فتعرف ان السمسار قد عاد ِ «من الترصد بالرجال على الوصيد» وتتمنى لو كانت متزوجــة فتخطر على بالها قصة زوجة بائسة هي امرأة الشرطى الذي يعمل حارسا في حي البغاء لكي يضمن ألا يتم اتجار بالخطايا «الا لعاهرة تجاز بأن تكون من البغايا » ، وتدرك ان الزوجة ليست أحسن حالا ؛ فينصرف خاطرها الى الانتحار فتدفع عنها هذه الخاطرة لانها «حرام» فيستبد بها الغيظ وتتساءل في حرقة بالغة : اذن «لم تستباح» ? ويغلى الغيظ في صدرها حقدا على الرجال ، وتتشفى بتوزيع الدَّاء عليهم ، ولكنها تتذكر انهم ليسوا سواء: فمن كان منهم كأهل قريتها كانوا أناسا طيبين ، جائعين مثلها «ومثل آلاف البغايا ، بالخبز والاطمار يؤتجرون» ومن كانوا كالذين اغتصبوها \_ من جند الحرب \_ فهم المجرمون حقا ، في استعلائهم وزهوهم ؛ وتسمع وقع اقدام السكاري فيتمثل لها الوجود كله مقسوما في شطرين يفصل بينهما سور ، ها هنا بغايا وهنالك سكارى ــ تلك هي حياة البشر ، وكل فريــق منهما يطلب الآخر ، ولكن السور عنيد كسور يأجوج ومأجوج الذي سمعت عنه في الصغر ، لا يمكن ان يدكه الا طفل اسمه «ما شَاء الله» ، ويدركها الاحساس بأن الزناة يعرضون عنها . ألأنها عمياء ? ولكن الذين يطلبون جسدها لا يبحثون فيه عن عينيها . أترى ان رفيقتها «ياسمين» هي سبب اعراضهم عنها لانها تزينها بالطلاء ، فتتعمد تشويم محاسنها ? ولكن لا ، انها تغيرت حقا عن تلك الصبيــة التي كان شعرها يلهث بالرغائب والطراوة والعبير ، الصبية ذات الثغر الجميل والنهد الكاعب. ولكن الى متى هذا الجوع والذباب قد شبع من قمامة المدينة ? الجوع الصارخ یجعلها تصرخ ـ بینها وبین نفسها ـ مستدعیة السکاری ،

مدلة بسبها العربي ، لم لا يأتي هؤلاء السكارى فيضاجعون دماء الفاتحين ــ دم خير الامم كما كان ابوها يقول ــ ليكون في ذلك درس لكل اب لا يزوج ابنته متشبثا بخرافة النسب . وتسطع المفارقة حين تتذكر المصباح الذي تضيئه للآخرين وهي لا تراه ، بزيت تدفع ثمنه من سهاد مقلتها الضريرة ــ والزيت غزير في بلدها ــ ، عشرون عاما مضت وهي تأكل بنيها من سغب ، تريد الحياة وهي تخون سنة الحياة ، وقد مات «رجاء» ابنتها ، ولكن موتها كان راحة لها ... انتظار ... انتظار ... انتظار ...

ومن هذا العرض الموجز يتضح مبنى القصيدة ، وتظهر الحلقات التي تكون السلسلة: الطيور ـ القهقهات ـ وقع اقدام ـ تذكر المصباح ـ وفي جوف كل حلقة منها خواطر مستدعاة ايضا ، فالتداعى في داخل الحلقات موضوعي ( مثلا : تمني الزواج ــ لا زواج فالانتحار بديل \_ لا انتحار فاحتجاج جريح: لم تستباح ?) ولكن تداعي الحلقات نفسها تعسفي يفرضه الشآعر للاستمرار في البناء ، وليس من رَابطة بینها ـ کما اشرت من قبل ـ سوی صلتها بالمرأة التی تتحدث عنها القصيدة . وهذا بناء سهل لا يكلف الشاعر شيئًا من التخطيط سوى ان يترك «بطل» القصيدة حرا في هواجسه ، يثبت ما يشاء منها ويحذف ما يشاء ، ولا يقف هذا الشكل حين يقف الا عند التعب من التذكر او عند فقدان المدد الهاجسي الصالح للاثبات والاختيار ، ولهذا جاءت خاتمة القصيدة مؤقتة اعنى انها حين اعلنت «ذاك الليل مر فاتنظري سواه» تركت الباب مفتوحاً للتقفية على آثارها بقصيدة آخرى ؛ ومثل هذا المبنى يوفر وحدة موضوعية ونفسية كما يكفل ايجاد جو عـــام يقوي هاتين الوحدتين ، ولكنه لا يستطيع ان يؤمن «وحدة ضرورة» اعنى نمو الحلقات نموا حتميا ، احداها من الاخرى . وقد كان مـن المسكن لهذا المبنى ان يكون مركبا لو كانت الرجعات الخاطفة تنقلا بين «المونولوج» الداخلي وتيار الحياة الخارجي ، ولكن الشاعر آثر ان ييسر على نفسه حين راوح بين القصص السردي والتأمل الاستطرادي، حتى انه ليستنفر الاسلوب الملحمي في سياق القصة نفسه :

يا ذكريات علام جئت على العمى وعلى السهاد لا تمهليها فالعذاب بأن تمسري في اتئاد قصي عليها كيف مات وقد تضرج بالدماء

فبدلا من ان يتركها تعرض القصة من الداخل ، يأخذ هو دور الموجه للسياق القصصي .

اذن فان المبنى لا يجعل من قصيدة «المومس العمياء» قصيدة متميزة ، أو نموذجا للقصيدة كما يريدها الشعر الحديث ، فهل هناك عناصر تكفل لها القبول في النطاق الشعري العام ? هناك لباب واهداب:

اما اللباب فيتمثل في الفكرة المحورية وهي الصورة الداخلية القابعة وراء الانشغال بالصورة الجزئية ، صورة فتاة مسكينة جنت عليها ظروف العيش . وتقول الصورة الداخلية ان المجتمع به من حيث الاخذ والعطاء فريقان : فريق المسخرين بفتح الخاء المشددة وهم هؤلاء الطيبون الذين يؤجرون مقابل الشبع ، وهم يأنفون من لفظة «بغي» دون ان يكون بينهم وبينها فرق في طبيعة المعاملة المتسلطة التي تتحدر فوق رؤوسهم ، وفريق ارباب «السهام التبرية» التي تصفر في الهواء ، وبها قتل والد سليمة ، وباسمها قامت الحرب ، وبفعلها تم تحويل البنت الشريفة الى بغي ، والرجل العاطل الى قواد ، والشرطي الى حارس على ممارسة الزنا بعد دفع الثمن للدولة ، وعندما تحول هذا المجتمع على هذا النحو انقسم اهله التعساء في فريقين : فريت السكارى وهم الرجال العمي الذين يدفنون خروق جواربهم في احذيتهم ويساومون البغي ليوفروا ثمن الفطور، وفريق البغايا وهن جميع النساء

اللواتي يمارسن حياة البؤس في ظل الزوج او دون زوج ، وبين الفريقين، سور كسور يأجوج ومأجوج لا يفتحه الا «الشاطر» المسمى «ما شاء الله». وهذا هو القدر في اعتقاد اولئك التعساء:

> ومن الملوم وتلك اقدار كتبن على الجبين حتم عليهــا ان تعيش بعرضهــا

. . . . . . .

والله ــ عــز الله ــ شاء ان تقذف المدن البعيدة والبحار الى العراق آلاف آلاف الجنــــود

الله عــز وجـــل شاء ألا يكن سوى بغايا او حواضن او اماء او خادمــات يستبيح عفافهن المترفون(١)

هل يريد الشاعر ان يثير النقمة على «القدر» ? انه يسرد ما يعتقده اولئك البائسون دون تلميح ، ولكن من شاء ان يأخذ التقرير موشحا بمفارقاته وجد فيه استهجانا او سخرية ، وهو اثر تحجبه طبيعة الانهماك في القصة وتفصيلاتها دون الماع الى رؤية جلية ، في هذا الصدد .

ويتمشى مع الفكرة المحورية ذلك التيار النقدي في القصيدة وهو يتناول سيطرة المال واثر الحرب في المجتمع ، والتشبث بفكرة النسب الصريح ، وغمز الواقع المتصل بوضع العراق الاقتصادي غمزا جانبيا سريعها :

ويح العراق أكان عدلا فيه انك تدفعين سهاد مقلتك الضربرة

<sup>(</sup>١) المومس العمياء : ١٢ .

#### ثمنا لملء يديك زيت من منابعه الغزيرة كي يثمر المصباح بالنور الذي لا تبصرين (١)

ولكن اعمق نقد في القصيدة هو ذلك الذي يعالج العلاقة بين الحرفة والحياة : فالمرء يكدح للحياة في خدمة اقطاعي مثلا ولكن يخون الحياة من حيث لا يدري ، لانه يعين الظلم على الاستمرار ويفتح الباب لعبودية عشرات آخرين مثله ، وكذلك البغي فان الطبيعة هيأتها لتكون اما ، ولكنها تضاجع الرجال لتأكل لا لتبقي على استمرار النسل ، بل تتعمد ان لا تشمر تلك المضاجعة فتقطع بذلك حبل الحياة ، وتضفر حبلا سواه ، فتشنق في النهاية بالحبل الذي تضفره .

ذلك هو لباب القصيدة ، وهو يمنحها قوة موضوعية وفكرية ، اما الاهداب فهي العلائق التجميلية والتخيلات الفنية ومنها : اعتماد الرموز والاساطير ، فهذه اول قصيدة يتكيء فيها السياب على الاساطير اليونانية وغيرها بشدة ، وكان من قبل لا يستثير سوى قصة قابيل ، اما الآن فهو يجمع الى تلك القصة صورة ميدوزا واوديب وافروديت وفاوست وابولو ، ولكن هذه الاساطير تدخل في قصيدته مدخلل الاشارات التاريخية ، والاسطورة الوحيدة التي تحتل موضعا راسخا في قصيدته هي التي تحدث فيها عن يأجوج ومأجوج والسور :

سور كهذا حدثوها عنه في قصص الطفولة يأجوج يغرز فيه من حنق اظافره الطويلة ويعض جندله الاصم ، وكف مأجوج الثقيلة تهوي كأعنف ما تكون على جلامده الضخام والسور باق لا يكل ، وسوف يبقى الف عام لكن": ان شاء الاله

<sup>(1)</sup> The number 12 - 77 - (1)

طف لا كذلك سمياه

سيهب ذات ضحى ويقلع ذلك السور الكبير(١)

ومن تلك الاهداب استغلاله المفارقة الساخرة في القصيدة: المفارقة التي تجعل الحارس ساهرا على اقتضاء حق الدولة في اجازة الخطيئة لا على حماية الناس منها ، وتجعل هذا الحارس نفسه وهو في حي البغايا يردد اغنية «تصف السنابل والازاهر والصبايا» والمفارقة التي تجعل الذباب شبعان من قمامة المدينة والخيول تجد غذاءها في الحظائر والحقول بينما الانسان جائع ، والمفارقة التي جعلت «الشرف الرفيع» و «الاباء» و «العزة القعساء» سلعا تعرض في سوق الشهوات فلا تجد مشتريا . والمفارقة التي تجعل عمياء تنفق كسبها القليل لإضاءة مصباح ، ثم تلك المفارقة الساخرة في الاسماء : فالمرأة تسمى سليمة وهي لديغة تسوطها الشهوات و ترقع وهيها بالدهان ، واذا عميت اصبح اسمها «صباح» ، واذا رزقت بنتا سمتها «رجاء» ليموت رجاؤها حملة ...

وهناك عذوبة الاقتباس من حياة الناس في احاديثهم اليومية واغانيهم :

وتوسلته « فعنی لعینك... خلني بیدي اراها» (۲)

وصدى يوشوش «يا سليمة يا سليمة نامت عيون الناس آه ... فمن لقلبي كي ينيمه»<sup>(۱)</sup>

ومحاكاة الاغنية الشعبية بما يكسر من حدة الاندف اع السردي

في قول :

<sup>(</sup>۱) ص ۱۸ – ۱۹ .

<sup>(</sup>٢) ص ٠

<sup>(</sup>٣) ص ٢٠ وهي ترجمة لاغنية شعبية ، انظر ص: ٣١ الحاشية: ١١ .

کالقمح لونے یا ابنے العرب او کالفرات علی ملامحہ لا تنرکونی فالضحی نسبی

كالفجر بين عرائش العنب دعة الشرى وضراوة الذهب من فاتح ومجاهد ونبي(١)

وهذا الارتكاز على لباب جوهري واهداب تعتبر \_ في مجملها \_ علائق فنية جميلة قد يعوض بعض تعويض عن التعسف الذي ادخل الحيف على المبنى الفني الكلي ، اذ نجد في اللباب مطلبا اكبر مسن الحديث عن مومس بائسة ، كما نجد في الاهداب مكملات ضرورية للبراعة في السرد او في التصوير . ومع ان القصيدة لا تتحمل بعدا رمزيا في جميع شخوصها واحداثها ، فانها يمكن ان تتخذ في عمومها صورة لوضع اجتماعي عام يسوده الاضطراب والفقر والتشبث بمثل بالية ، الا انها تصف اكثر مما تضرب على جذور العلل والادواء ، ولا تحمل المسوغات حين تحشد الكوارث ، وتطلق «الجبرية» من عقالها وتعل يد الانسان عن التغيير ، وتلقيه في قفص الانتظار ، ولعل بواعثها الذاتية انما كانت نقمة الشاعر على المدينة وسأمه النفسي من تجارب في دروبها المظلمة .

وقد خضع السياب فيها لمؤثرات خارجية: أما في الموضوع فانه كان مأخوذا بسحر الروايات الميلودرامية الشائعة التي تهول على المشاهدين بما تكدسه من فواجع ، لاعتقاد كتابها ان ذلك يبتز العطف والرثاء ويستدر الدموع ؛ واما في السياق فقد اراد ان تكون القصيدة شاهدا على اتساع الثقافة ، ولهذا حشد فيها كثيرا من الاشارات الى الاساطير - كما رأينا ب. وقد بدت اكثر تلك الاشارات مجتلبة ، ما عدا ذكر اوديب ، توطئة للحديث عن العمى ، ورمزا للاستباحسة العمياء التي لا تستطيع التفرقة بين الحلال والحرام ؛ ثم ان «اوديب»

<sup>(</sup>۱) ص ۲۶ .

في القصيدة شديد الصلة بروحها «الجبرية» التي تشبه فكرة القدر اليونانية ، وهي فكرة العقاب للبريء او المخطىء جهلا دون تقديم علة ، حتى ولا علة امتحان المؤمن (كما في قصة ايوب) . وقد كان السياب بحاجة الى ان يدرك ان ترديد الاسماء الاسطورية او التاريخية محض ترديد لا يصنع رموزا ، وان صهر الاشارات في سياق القصائد اكثر انسجاما واقدر على تحقيق حسن الظن بالثقافة الواسعة ، ففي قوله :

> انــك تقطعــين حبل الحياة لتنقضيه وتضفري حبلا سواه

اشارة الى بنيلوبه وهي تحيك غزلها ثم تنقضه في انتظار عولس، ولكنها انصهرت في السياق، واصبحت تومىء من بعيد الى قصة قديمة، وهي على هذا النحو خير من التصريح بذكر بنيلوبه وفرضه على القارىء فرضا.

وليس في كل حين يكون الاستمداد من النبع الثقافي موفقا ، حتى وان كان انصهاره في السياق تاما ، فالفتاة في القصيدة تتذكر كيف كانت في الصبا ، حتى تنكر من نفسها ما صارت اليه :

تلك المعابثة اللعوب ... كأنها امرأة سواها كالجدولين تخوض ماءهما الكواكب ، مقلتاها والشعر يلهث بالرغائب والطراوة والعبير

كانت اذا جلست الى المرآة يفتنها صباها فتظل تعصر نهدها بيد، وتحملها رؤاها من مخدع الآثام في المنفى الى قصر الامير تقتات بالعسل النقى وترتدي كسل الحريس

قصيدته جان دارك \_ فيما احسب \_ ووقف فيــها على قوله (١):

تتواثسان هسوى وشجسوا وفىي شغيف تليوسي

واكفها فسي شعرها ترداد دغدغة ولهسوا والناهدان بصدرها فتشد فوقهما وسادتها

وتمثلت خدنيا بحيل

ويضمها شغفا وتهمسي

براحتيه لهما الممازر فوقها القبل المواطير

وقد ضل" السياب حين تابع ابو ريشة كما ضل صاحبه من قبل ، وكلاهما غرف من شهوات نفسه ما سكبه على «بطلة» قصيدته . لا لأن جان دارك لم تكن فتاة جميلة ريًّانة العود مفعمة بالشهــوة ولا لأن «سليمة» لم تكن مكتملة الانوثة ، صاخبة النفس بأحلام الجنس ؛ ولكن لأن من يريد ان يتحدث عن «قديسة» \_ في قصيدة لا في سيرة حياة \_ لا يتحدث عن لبؤة قد تضر مت في صدرها نيران الشهــوة، ومن يريـــد ان يثير عطف الناس على مومس أذلتها الحياة لا علاقـــة له بالحديث عن سعار الجنس الذي كان يستبد بها في شبابها ، اذ كيف يصد ق الناس ان حاجتها هي التي دفعتها الى ذلك المنحدر دون تركيبها الشهواني المستعر بشبق جارف ?

<sup>(</sup>۱) من شعر عمر ابو ریشنة: **۹۹ - ۱۰۰** •

### أنشودة المظر

حتى هذا الحد كان السياب يرى القصيدة الطويلة بناء يعتمد على قطبين (كما في فجر السلام والاسلحة والاطفال) أو على الاسترسال مع التداعي (كالسوق القديم وحفار القبور والمومس العمياء) ؛ وكل قصيدة منها لا بد من ان تعتمد على مشرع تمهيدي يهيء الجو العام أو يطرح المشكلة . ولو لم يخبرنا ان قصيدة « انشودة المطر » كانت قصيدة طويلة لتصورنا فيها ذلك حين ننظر الى اعتمادها على فاتحة مسترسلة ؛ وكذلك جاءت قصيدة «غريب على الخليج » ، وهما تمثلان وجهين لقطعة عملة واحدة ، فتؤكدان بذلك التقارب الزمني بينهما . الا ان قصيدة « غريب على الخليج » ربما كانت اسبق في الزمن لانها لا تحمل طبيعة المقدمة التي افتتحت بها قصيدة « المومس العمياء » كما تحمل اثارة من صور هذه القصيدة وبعض افكارها .

وقد يوهم بناء كل من هاتين القصيدتين «غريب على الخليج» و «انشودة المطر» ان الازدواجية لا تزال هي القاعدة التي ترتكز اليها كل منهما . فالاولى تمثل الاحساس بالغربة والشوق العارم للعودة الى العراق ولكن عدم وجور النقود يقف حائلا دون هسذه العودة ، والثانية تصور العراق نفسه من خلال المنظر الماطر . والحقيقة ان الازدواج في القصيدتين قد يسمى ازدواج التطابق : فالعراق والنقود التي تمكن الغريب من العودة شيئا متطابقان ـ او هما ايضا وجها

قطعة العملة الواحدة \_ احدهما لا يستقل بالوجود دون الآخر، والعراق والمطر في القصيدة الثانية شيئان متطابقان ايضا ، بل هما اشد تطابقا من العراق والنقود ، لان الصلة بينهما صلحة حياة مستمرة ، لا عودة فردية محفوفة بظروف عابرة .

وتعتمد الاثارة فيهما على السحر البدائي الكامن في اللفظة ، فاللفظة المتكررة هي التعويذة التي يرددها الساحر القديم ، أو همي « افتح يا سمسم » لل كلمة السر" التي تنفتح على وقعها مغيبات النفس. وهذه اللفظة هي «عراق» في القصيدة الاولى وصنوها «نقود» ، وفي الثانية «مطر» وليس لها صنو منفصل ، وانما تحمل صنوها «عراق» في ذاتها حمل الأم للجنين .

في القصيدة الاولى «غريب على الخليج» تنفجر في داخــل النفس «عراق» والريح تصرخ « عراق » والمـــوج يعــول « عراق عراق » والاسطوانة في المقهى تردد «عراق» ، وينفتح على ترديد اللفظة ابواب الماضي : فاذا بالطفولة المتمثلة في وجه الأم والنخيــل وحكايا العمــة والتنور الوهاج ، واذا الشوق :

شوق الجنين اذا اشرأب" من الظلام الى الولادة (١)

عودة طبيعية اثر تلك اللفظة السحرية ، ولكن سرعان ما يعود الشاعب من حلم الماضي الى واقعه ليرى نفسه :

تحت الشموس الاجنبية متخافق الاطمار ابسط بالسؤال يدا صفراء من ذل وحمى ـ ذل شحاذ غريب بين العيون الاجنبية

<sup>(</sup>١) ديوان انشبودة المطر: ١٣.

بين احتقار وانتهار وازورار أو «خطية» والمــوت أهمون من «خطية» من ذلك الاشفاق تعصره العيون الاجنبيــة قطرات ماء ... معدنية (١)

العراق هنا لا تحققه هذه القطرات المعتصرة: واحدة. اثنتان ، ثلاث .. العراق يحققه رنين قطرات اخرى .. نقود .. لمعة الموج تقول : نقود ... كواكب الخليج: نقود ... وعند كل رنة يردد الصدى .. ود .. فتصبح «أعود» .. « العلم الفظة تفتح مغالق النفس المتناهبة بين جمال الماضي وبؤس الحاضر ولكن لفظة « نقود » تفتح العراق المغلق ... ولكن لا عودة لأنه لا نقود ... هنالك عوضا عنها قطرات الدموع وهي هذه المرة تتساقط : واحدة . اثنتان . ثلاث ، من عيني الواقف امام الباب المغلق ـ الباب المغلق ذي المصراعين : العراق والنقود ، لكنها ليست قطرات الماء المعدنية التي كانت تعتصرها العيون والاجنبية .

القصيدة اذن تمو ج النفس في صعود يتلوه هبوط (الماضي الحاضر ، الامل في العودة ـ اليأس منها) بين لفظتي «عراق ـ نقود» ، فهي صورة سجين ، لسجنه بابان مغلقان ، يفضي احدهما الي الآخر ، ولا تجدي القوة السحرية البدائية امامهما شيئا لأن الواقع أقوى من السحر . وقبل ان نغادر هذه القصيدة يجدر بنا أن تتنبه فيها الى أمرين: أولهما أن الشاعر يلتفت لأول مرة الى المسيح والصئلب :

وحملتها فأنا المسيح يجر في المنفَى صليب ه (٢)

وهي لمحة عابرة ، ولكنها ضرورية لتصور ما حدث مسن بعد في

<sup>(</sup>۱) نفس المصدر: ۱۶ ـ ۱۵ ·

<sup>(</sup>۲) ديوآن انشودة المطر: ۱٤.

شعر السياب. والثاني: أن الباب الذي فتحه ترديد لفظة «عسراق» افضى الى عراق الطفولة لا الى عراق الواقع الراهن حينئذ ـ أو مسا يسميه الشاعر «عراق روحه » ، فكأن الصلة التي تربطه بالعراق همي عالم الطفولة وذكرياتها.

وهذا الامر الثاني يؤدي بنا توا الى قصيدة « انشودة المطر » والى الفرق الكبير بينها وبين القصيدة السابقة ، بل الى الفرق بينها وبين كل ما سبقها من قصائد دون استثناء ، فهي تقارب قصيدة «غريب على الخليج » في استغلال السحر الكامن في الكلمة ، ولكن الكلمة هنا حقيقة كلية ، تحقق عالما جديدا لا عودة ذاتية ، وفي كلتا القصيدتين تنبعث الطفولة ، ولكن انبعاثها هنالك ذكرى جميلة ( تزيد من وضوح المفارقة مع الحاضر) اما هنا فان الطفولة جزء من حياة كبرى فالعودة اليها ليست هربا الى الماضي ، وانما هي وصل للماضي بالحاضر ، ووصل للذات بالمجموع ، ووصل للفرد بالمجتمع ، حتى ينتج عن ضروب هذا الوصل وحدة عامة تستشرف المستقبل في ثقة الانسان المطمئن الى المصير الانسانى .

الحبيبة \_ في فاتحة القصيدة \_ هي الام او القرية او العراق ، أو هذه الثلاثة مجتمعة ، والحب قـوة ساربة في الانسان والطبيعة على السواء: العينان غابتا نخيل ساعة السحر وحين تبسمان تورق الكروم وترقص الاضواء كأنها اقمار في نهر يرجه المجـذاف ، أو كأن النجـوم ترقص في غوريهما ، فاذا غابتا في ضباب الاسى اصبحتا كالبحر « سر حلاليدين فوقه المساء » وأخذ يخفق فيه تيار من الحياة \_ فهو يعكس دفء الشتاء وارتعاشة الخريف والموت والميلاد والظلام والضياء ... لا فرق بين الأم الكبرى والأم الصغرى ، كلتاهما لبعدهـا تثير في نفس الطفل « رعشة البكاء ونشوة وحشية تعانق السماء » ... عينا الأم

الصغرى تغيم بالاسى ، والطفل يحس برعشه البكاء ، فتلتفت الأم الكبرى بعينين باكيتين ووقع قطراتهما يقهول : مطر ... مطر ... مطر ، أنشودة متصلة متقطعة في آن تشبه هذيان الطفل الذي قالوا له ان أمه ستعود ، ورفاقه يهمسون ان قبرها هناك على التل" ، يشرب قطهرات المطر ... ويجتاح الوجود كله حهزن غامر ، فيهزداد احساس الغربب بالضياع على سيف الخليج ، فيصيح به « يا خليج يا واهب اللؤلؤ والمحلو والردى ... » .

المنظر ناضح بالحزن حتى اعماقه ، ورغم انه يصور طفولة الشاعر ويستمد اكثر مواده منها فانه الحقيقة التي يجب ان تلد حقيقة مغايرة .. من الحزن يجب ان يتولد عن المطر خصب من الحزن يجب ان يتولد عن المطر خصب وغلال ، ولكن الشاعر غريب ناء ولهذا فان المطسر لم يولد في نفسه الا جوعا ، \_ شوقا الى الأم ، الى القرية ، الى الطبيعة ، والشاعر والعراق سيًان ، لان المطسر لم يولد في العراق الا الجوع ... لان الغلال التي يسكبها المطر لا يأكلها الا الغربان والجراد ... وتاريخ المطر في العراق طويل ، ولهذا كان تاريخ الجوع فية طويلا :

وكل عام حين يعشب الشرى نجوع (١) ما مر" عام والعراق ليس فيه جوع

والمطر يهطل: دفقة اثر دفقة ... والرحى تــدور في استخــراج الغلال ... ولكنها تمزجها بقطرات الدم ــ دم العبيد العاملين لاشباع الغربان والجراد ، ... الا ان دفقات الامطار والدماء لا بد" ان تنداح كراتها وقطراتها عن عالم فتي جديد فيه الحقيقة المغايرة ، فيه البسمة والنــور:

<sup>(</sup>۱) ديوان انشودة المطر: ١٦٤

في كل قطرة من المطرة حمراء او صفراء من أجنة الزهر وكل دمعة من الجياع والعراة وكل دمعة من الجياع والعراة وكل قطرة تراق من دم العبيد فهي ابتمام في انتظار مبسم جديد او حلمة توردت على فم الوليد في عالم الغد الفتي واهب الحياة مطرر ...

... مطـــر ...

مطـــر ...

سيعشب العسراق بالمطسر (١)

ويعود الشاعر فيتذكر جوعه ظمأه الى العراق ، ويصيح بالخليج فلا يجيبه الا صدى موجة تتكسر على الشاطىء حاملة الرغوة وبقايا بائس غريق ظل يشرب الردى من لجة الخليج ارتوت عروقه حتى كادت تنفجر ، ... ولكن في العراق ريا آخر الى جانب الظمأ والجوع : « ري الافاعي التي تشرب الرحيق من زهرة يربثها الفرات بالندى » الا أن الحقيقة المغايرة لا بد " ان تولد ... من قطرات المطر وقطرات دم العبيد.

المطر: تلك هي الصفحة الخارجية من حقيقة الحياة ، لشاعر يحس بالغربة عن الوطن والأم ، ولكنه رغم المطر يحس بالظمأ ، مثلما يحس العراق اثر المطر بالجوع ، فالصفحة الداخلية من حقيقة الحياة هي الظمأ والجوع والموت ... موت البائس الذي قذفه موج الخليج السي الساحل ، وموت الشاعر على سيفه في الوحشة والغربة والضياع ...

<sup>(</sup>١) انشودة المطسر: ١٦٥

ولكن الموت لا يخيف ، لأنه يلد الحياة ، والجوع والظمأ لا يخيف ان لأنه سا سينفرجان عن شبع وري . الحقيقة الكبرى هي إن الطبيعة أم حانية : كلتاهما قد تبكي فتبعث اللوعة في النفوس ، ولكن هنذ البكاء بدء حياة جديدة ، لأن قانون الحياة يقول : ان المطر لا بد من أن يلد عشبا ، وشبعا وريا ، وهذا الشبع والري من حق الذين يصنعون الحياة بدمائهم وليس من حق الغربان والجراد والأفاعي .

ها هنا الوحدة الكلية بين الفتى والأم والطبيعة والبائسين من بني الانسان ، مثلما هي الوحدة الكلية بين النشيد المتصل في القصيدة وشخوصها وبين الاضداد الظاهرية من حرن وابتسام وجوع وشبع وظمأ وري" ، لأن قوة التحو"ل لن تجعلها اضدادا الى الابد.

القصيدة بسيطة: لفظة واحدة استطاعت أن تغوص الى سر الوجود ، كما استطاعت ان تربط خيوطا مختلفة ، وان توحُّد الطاقات في حبل قوي"، هو حبل الامل، فلمم يعد الشاعر منفصلا بمشاعره الذاتية ، ولم تعد النظرة الانسانية مفروضة على هــــــذه المشاعر من مبدأ خارجي ، وانما هي تسترسل ـــ كما يسترسل المطر ـــ من طبيعة الموقف كله ، انها صورة التلاحم بين الخصب والجوع دون اغراق في التصوير واستجلاب للانفعالات ، وخروج بالأسى عن وقدت الطبيعية التي تشبه وقدة النار تحت الرماد . ومع أن عرض القصيدة قد اظهر كثيرا من الصبغة التقريرية ، فانها في الواقع من اشد قصائد السياب اعتماد على الالماح السريع والربط الداخلي ، فهي أول قصيدة من نوعها في شعره ، وهي فاتحة ما يمكن ان يسمى « شعره الحديث » ـ اعنى انها في داخلها مبنية بناء تكامليا ، وفي خارجهــا تتكيء عـــلى دورات متصاعدة ، قليلة الاستطراد الى الجزئيات التي تنحرف بها عن وجهتها العامة وعـن غايتها النهائيـة . واذا غاص القارىء باحساســه الطبيعي في أعماقها وجد نهرا يعب كأنه صورة الخليج المرئي : فيـــــه اللؤلؤ والمحار وفيه الردى ايضا ، فيه الذم والجوع والحب والطفولة والموت ، ولكن لا بأس: انه نهر الحياة الذي يحمل الناس جميعا الى عالم فتي "يهب الحياة .وهذا الهدوء التقبلي ليس جبرية وانما هو اطمئنان الى قوة التحو"ل ، الى النظرة البدائية التماتي تربط الانسان بالارض وفصولها ... القصيدة هنا كالارض تهتز بالمطر لتربو بنسمة الحياة ، وان كان المطر يخد د سطحها ويجرف بعض معالمها ، والارض همي الام ، الني تمنح الحياة ولادة جديدة ، ولما كانت القصيدة صمورة للولادة الجديدة ، فان الاحساس بها يملأ النفس باستجابة غامضة ، تكاد تكون لاشعوركة .

ولهذا كله امتلأت القصيدة بصور نابضة أو متفتحة أو مشرفة على التفتح: « الكروم تورق \_ الاضواء ترقص \_ المجذاف يسرج الماء \_ النجوم تنبض \_ ارتعاشة الخريف \_ رعشة البكاء \_ الخليج يفهـق باللؤلؤ والمحار والردى \_ العراق يذخر الرعود والبروق \_ الرجال يفضون الختم عنها \_ القطرة تنفتح عن أجنته الزهـر \_ ... » وليست هذه صورا للتزيين ، وانسا تعتمد ايحاءات اللفظة والصورة معا لتمهـد الطريق الى التفتح الكبير \_ الذي تستعد له الحياة ، وقـد استطاع السياب ان يتخلص من صور الجنس التي كانت تعذبه وتملأ أخيلته في قصائده الاخرى حين جعلها تخب تحت صور الحياة عامة ، ولم ينثرها على سطح الصورة الكبير ي وبالجملة صهر السياب ذاته وتجربتــه السابقة وموقفه الانساني في « قصيدة » ، بعد ان طال به العهد وهـو يجيل قلمــه في ميدان التجربب والخطأ .

# انفيصًام لرابطةِ الحزبية

لقصيدتي « غريب على الخليج » و « انشودة المطر » دلالة اخرى سوى دلالتهما على المرحلة الفنية التي كان الشاعر قد بلغها ،فقد صورتا احساسه الذاتي بغربة قاسية فريدة ، وعذابه الاليـــم في تلك التجربـــة الكونتية الايرانية ، وحين أخذ يتأمل في طبيعة تلك الغربة وذلك العذاب ازداد احساسه بالعراق ــ عراق الطفولة وعراق البؤس والجوع ،واقترن الاثنان في نفسه اقترانا شعوريا وفنيا لم يتحقق من قبل علمي هــذا النحو . لم يقفز احساسه حينئذ الى رؤية البؤس الانساني ؛ لم يفكر في اطفال الزنوج أو في عمال مرسيليا ، او في الكادحين في كل مكان مــن الكرة الارضية ؛ ذابت تلك الخفقة التي عبَّرت عنها قصيدة « الاسلحة والاطفال » ليحلّ محلها شعور مستبد طاغ بالطبيعة العراقية والذكريات العراقية ومطر العراق وعمال العراق وفلاحي العراق وجوع العراق ـــ وكبرت صورة العراق في نفسه حتى طردت كل صورة اخرى ، أي كبر الاحساس بالوطن وبالرابطة الوطنية القومية ، دون سواها من الروابط الآخرى ، وكانت قصيدة «المومس العمياء» مقدَّمة طبيعية لهاتـــين القصيدتين ، لأنها. جعلت تلك المرأة عربية عراقية مستباحة الجسم والنفس ؛ وكانت التجربةالمريرة مع حزب توده هي النافذة التي انفتحت لاستقبال ريح تلك الاحاسيس ؛ انه \_ حسب تجربة السياب \_ حرب

# https://telegram.me/maktabatbaghdad

أمسي من حيث المبادىء ولكنه يتغنى بالامجاد القومية والماضي القومي والتاريخ القومي ، ويتعصب للغته وتراب ارضه عصيبة قد تجور علـــى المشاعر القومية عند الآخرين كما قد تتنافى مع المبادىء التي اتخذها له شعاراً . لماذا لا يحق للسياب أن يتعصب لوطنه وقوميته على هـــــذا النحو ? ألأن الحزب الشيوعي العراقي الذي ينتمي اليه يمثل الاقليات ? ثم ما هو التعويض الذي يرجوه الغريب عـن التعاسة والبؤس في ديار الغربة ? انه بحاجة الى صدر الام ، الى صدر الوطن الجميل العطوف ، وحين اتحدت صورة الام وصورة الوطن كان السياب يقترب من العراق قربا مساويا لبعده عن الاممية . كانت الاممية وثبة في فضاء مجهول لا تتلاءم وطبيعة الطفل الذي يرى الحياة قبرا ونخلة على ضفة «بويب» رلا تنسجم وطبيعة اليافع الـذي يحلم بالحبيبـة ــ الام ، ولا تتواءم ومشاعر المراهق البذي يعانسق الحب والمسوت في آن ، ولا تتمشى واحساسات الشاب الذي يحبُّ كل فن جميل ولو كان صاحبه خائنـــا لكفاح الطبقات الكادحة. وعاش الثباب منقسم النفس: إلأن الكفاح الجماهيري كان قد اصبح \_ منذ سنوات \_ قدراً لا يستطيع التراجع عنه ، ولأن الفردية الصارخة كانت ما تـزال تشده الى احـلام الحب والموت ، وحين تزوجت هذه الفردية الوطن ، واتحدت به اتحاد تطابق ، استراح الشاعر الى وضع جديد ، واذا هو يحس ــ دون ألم أو تأنيب نفسى \_ أن رابطته بالأمسية قد انفصست في يسر ، وانحلت العقدة حين تباعد طرفاها عفوا دون أن تحتاج الى ارادة لتقطعها قطعا .

ليس معنى هذا ان الامسة تنكر الشعور المخلص الصادق في خدمة الوطن والتضحية من أجله . ولكني هنا أتحدث عن وضع محدد ، وعن أحاسيس مرهونة بظروفها . ومن تتبع الصفحات السابقة من هذه الدراسة استطاع ان يجمع عددا كبيرا من الاسباب الكبيرة والصغيرة التي أدت بالسياب الى الانفصال عن الحزب الشيوعي العراقي ، وكل ما

أريد أن اقوله هنا هو ان تلك الاسباب مجتمعة وصلت بفعلها وتأثيرها الى اللحظة الحرجة حين كان السياب يعاني تجربة غربة مريرة ؛ ساعتئذ أحس \_ بطريقة عفوية \_ ان الوطن احق باستقطاب مشاعره ، بل هو قد استقطب حقا مشاعره جميعا على نحصو من الحنصين والتصور الرومنطيقى :

الشمس أجمل في بلادي من سواها ، والظلام حتى الظلام هناك أجمل فهو يحتضن العراق واحسرتاه متى أنام فأحس أن على الوسادة من ليلك الصيفي طلا فيه عطرك يا عسراق (١)

وكان هذا الشعور ينسجم مع طبيعة طفولته وذكريات، المسافة بينها وبين فرديته أصغر بكثير مسن المسافة بين تلك الفردية والنزعة الانسانية الكبرى . ساعتئذ أحس مخطئا او مصيبا أن الوطنية بمعناها القومي تصلح بديلا عن تلك النزعة الانسانية العامة العابق الاتجاه الجديد ، دون ان يعلن لأحد ان صلته بالحزب قد ماتت حكذا في يسر من غير ان تعاني شيئا من سكرات الموت ،او تسيع بالبكاء والعويل . تلك حقيقة لا تغير منها العوامل الاخرى التي طرأت بعد العودة الى العراق ، وانما تزيدنا اطمئنانا اليها :

عاد السياب الى بعداد فوظف في مديرية الاموال المستوردة بوساطة من صديقه عبد الرزاق الشيخلي ، وعاد دولاب الحياة يجري كما كان يجري من قبل . الا ان العراق الذي كان يتراءى له في الغربة لم يكن كذلك : كلما اقترب المرء من دنيا الحقيقة ذابت من حولها

<sup>(</sup>۱) ديوان انشودة المطر: ۱٤

أنسجة الاوهام؛ ولكن \_ مهما يكن من شيء \_ فان القروش القليلة في بغداد وبين الصحاب أجمل كثيرا من غسل الصحون وتنظيف الغرف وترتيب الاسر"ة في الكويت.

وأكبر شيء تلقاه السياب تلقي الضربة المفاجئة انه وجد رفاقسه اليساريين قد تناسوا مواقفه في المظاهرات وقصائده المثيرة للجماهي وأحس ان الغربة قد جعلت الوان كفاحه تميل الى الشحوب ، بينا أخذ يلمع في الاتجاه اليساري اسم شاعر آخر ، هو عبد الوهاب البياتي، فلم يغفر السياب لليساريين ما عد"ه تنكرا لفنه في سبيل اليسار ، ولم يغفر للبياتي هذه الجرأة التي منحته الشهرة دونه ، ولم يغفر للزمن ذنبه في ان أتاح للبياتي تلك الفرصة ، واخذت النار تقترب من الفتيل المشبسع بالبنزين ـ الفتيل الدقيق الذي يربط بين السياب واليساريين .

وأخذ السياب يعرض ما كتبه أثناء اغترابه على الرفاق ، فأعجبتهم الروح العامة في قصيدة «الاسلحة والاطفال» ولكنهم أبدوا شيئا من التردد في قبول «المومس العمياء» ، بل ذهبوا الى ما هو أبعد في فرض رأيهم عليه حين أمروه على حسب تعبيره بأن ينشر القصيدة الاولى قبل الثانية (۱) . وبدأت الماحكات والمكايدات الصغيرة تكشف عما قد اختمر في نفسه ، وكانت الظيروف معينة على تطوير تلك المكايدات . فقد نصحه بعض اصدقائه بأن يثبت وجوده في الميدان لئلا ينشر في العراق ربما لم يتجاوز حدوده في كثير من الاحيان ، وتلفت ينشر في العراق ربما لم يتجاوز حدوده في كثير من الاحيان ، وتلفت السياب حوله فرأى ان مجلة الآداب خير ما يكفيل لشعره الذيوع والشهرة ، فأرسل الى المجلة قصيدة بعنوان «يوم الطغاة الاخير» وكتب تحت العنوان : «اغنية ثائر عربي من تونس لرفيقته»، وليس في القصيدة تحت العنوان : «اغنية ثائر عربي من تونس لرفيقته»، وليس في القصيدة

<sup>(</sup>۱) الحرية: ١٤٤٣ .

اية دلالة على تونس أو على أي مميزات بجاصة تجعل الثائر عربيا ، ولكن السياب كان يعلم أنه يتقدم الى مجلسة الآداب أول مرة ، وأن للمجلة طابعا خاصا ونزعة معينة تحرص عليهما ، فكان إهداء القصيدة تقربا الى المجلة وقر"ائها .

ويقول السياب : «وثارت ثائرة الشيوعيين لهذا الاهداء» (١) ولا يستطيع المرء الذي لم يلابس طبيعة تلك المماحكات والمكايدات عن كثب أن يجد أية علة مقبولة للغضب من تلك العبارة ، فالثائر حين يثور لا يتخلى عن انتمائه ، اللهم الا أن يكون بعض الناقمين على ذلك الاهداء كانوا يرفضون ان يعدُّوا التونسي عربياً . وأيا كانت الاسباب فــــان السياب مضى في المكايدات شوطا آخر ، ليوجد لنفسه عذرا في الانفصال مستمدا من أحداث الواقع لا من الأحاسيس النفسية الدخيلة . فنشر قطعا من قصيدة «المومس العمياء» في مجلة الاسبوع العربي التي كان يصدرها خالص عزمي (٢) ، ومنها تلك القطعة التـــــــي تتحدث عن أن «بطلة» قصيدته عربية النسب ، فلما قرأها بعض الرفاق (واكثرهم من اصل ايراني) هنأوه عليها (٣) لانه غمز من قناة العرب وأسطورة العرض والشرف الرفيع ؛ وكان السياب \_ في حقيقة الامر \_ قد جعل ذلك المقطع من قصيدته للغاية التي أدركها الرفاق فيه، فأحس في سرورهم أنه يُكاد ولا يكيد ، وأنه قد عرّض قومه للشماتة ، فأحب ان يرد الصاع بمثله ، فلما نشر القصيدة كاملة في كراسة مستقلة ، كتب تعليقا على ذلك المقطع يقول فيه : « ضاع مفهوم القومية عندنا بين الشعوبيــــين والشوفينيين ، يجب أن تكون القومية شعبية والشعبيـــة قومية .... أفليس عارا علينا نحن العرب أن تكون بناتنا بغايا يضاجعن الناس من

<sup>(</sup>١) المصدر السابق •

<sup>(</sup>٢) العبطة: ١٤.

<sup>(</sup>٣) الحربة: ١٤٤٣.

كل جنس ولون ؟ » (١) وكان واضحا أن هـ ذا التعليق توجيه جديد لمحتوى ذلك المقطع من القصيدة وأنه ايضا مماحكة سافرة ؛ وقابله جماعة من الرفاق وقالوا له : ما الضرر في أن يضاجع المومس العربية أي امرىء كان ما دامت هي قد رضيت أن تكون بغيا ? ورد السياب بأنه لا يستنكر مضاجعة البغي وانما يستنكر أن تتجه امرأة عربية الى احتراف البغاء ، وهذا موضوع يهم العرب ، وعلى الشاعر أن يضرب على الاوتار الحساسة في نفوس قرائه (٢) . ولكن التصريح بالشعوبية كان يعني غمزا من نوع جديد ، وكان السياب يدرك كما كان الرفاق يدركون أن الامر خرج الى حيز قلب المبادىء أو الثورة عليها وإلا فكيف تصبح القومية شعبية والشعبية قومية ـ ان كان لهذا الكلام معنى ؟

واشتدت المهاترات، وارتفعت حدة الاتهامات المتبادلة، في المجالس العامة والخاصة عن طريق الاحاديث ـ دون أن يلجأ أحد الطرفين الى ادانة الآخر كتابة، وكان ذلك يعني أن السياب قد تخلى عن انتمائك الحزبي، وحين اراد الرفاق ان يعلنوا تخليهم هم ايضا عنه قاطعوق قصيدته «المومس العمياء» بل تلقوا قصيدة «الاسلحة والاطفال» حين نشرت بفتور شديد، إلا أن الكثيرين منهم ظلوا على علاقة طيبة به رغم ما يدور في مجالسهم من منازعات جدلية حادة. وفي تلك الفترة تحول محيي الدين اسماعيل ـ وكان مثله قد تخلى عن انتمائه الحزبي ـ تحول محيي الدين اسماعيل ـ وكان مثله قد تخلى عن انتمائه الحزبي ـ من «مجر"د واحد من معارفه» الى صديق حميم من أصدقائه، وأخذ الصديقان يعيدان النظر في كثير من المسائل التي تلقياها من قبل ما بين عيدان النظر في كثير من المسائل التي تلقياها من قبل من حياة بدر بقوله: «وكانت جلساتنا في الأماسي ما بين ١٩٥٤ ـ ١٩٥٥ من حياة بدر بقوله: «وكانت جلساتنا في الأماسي ما بين ١٩٥٤ ـ ١٩٥٥

<sup>(1)</sup> Ideam Ilangle (1)

<sup>(</sup>٢) الحرية : ١٤٤٣ .

<sup>(</sup>٣) الحرية: من مقال بعنوان «خاتمة المطاف» .

في مقهى الفرات في أول شارع الأمين يحضرها كاظم جواد وعبد الصاحب ياسين ورشيد ياسين ومحيي الدين اسماعيل ، وفي هذه الأماسي التي قد تطول الى آخر الليل في المقهى أو تتحول الى الحانات الرخيصة المنثورة في شارع الأمين آنذاك .. في هذه الأماسي تتجلى لنا طبيعة السياب في حالتي الانبساط والغضب ، وقد يهم القارىء ان يعرف شغف السياب بالنكتة وترتيب المقالب على أصدقائه وأحبابه . وللتاريخ نشير السى المخانقات التاريخية بينه وبين كاظم جواد أو بينه وبين رشيد ياسين التي قد تصل الى الشتم والضرب ، ونشير الى تثاقل السياب من عبد الوهاب البياتي في هذه الفترة بالذات» (١) .

ان لفظة «تثاقل» تعد نوعا من التلطف في التعبير عن معركة قلمية ضارية دارت بين السياب ومؤيديه من ناحية والبياتي ومؤيديه من ناحية أخرى ، وكانت في حقيقة الأمر نقلا للنزاع السياسي العقائدي الى صعيد أدبي ، اذ كان العراك على الموضوعات والاشكال الادبية مما لا يستثير رببة القائمين على توجيه الحياة السياسيسة . ولا رب في أن عوامل فردية خاصة لعبت دورها في اشتداد الخلافات ، فقد كان السياب يحس أن البياتي قد انتزع مكانته الشعرية بين اليساريين اثناء غياب السياب في الكويت وإيران ، وكان البياتي على أهبة اصدار ديوان من السياب في الكويت وإيران ، وكان البياتي على أهبة اصدار ديوان من صعوبة في العثور على من ينشر له «الاسلحة والاطفال» في كر"اسة ، ومروجو القالة الذين تهزهم بالمتعة النفسية مناظر التهارش يذهبون ويجيئون بما يملأ النفوس من بارود الضغينة ، وللادباء الشبان حدة في التنافس ينسون معها كثيرا من فضائل الحلم أو التجلد أو المجاملة أو النانة . وقديما قال ابن الرومى : « لو كان المشتري حدثها لكان

<sup>(</sup>١) العبطة: ١٣ - ١٤ .

عجولا» ، والعجلة أخت الحدة أو ظئرها الرءوم . ولحدى الادباء في العالم العربي احساس خاص بجمال المعارك الادبية ، لانها اسحواق للشهرة والاعلان والمنافرة ، وهي حفي نظرهم حدلالة على الحيوبية وسبيل الى اثارة النظارة للمشاركة ، ولهذا وقف السياب وكاظم جواد ومحيي الدين اسماعيل صفا واحدا ضد البياتي وعبد الملك نوري ومن التف حولهما من الانصار والمعجبين .

وتجاوزت المعركة حدود العراق ، دون ان يكون هناك قدرة على الفصل في مجال الخصومة بين الضغائن الذاتية والمقاييس الفنية ، وكان نقلها ذلك يعني ارتفاع الجلبة والتخاصم حول اشياء مختلفة تمتد مسن أصغر الامور حتى كبريات المسائل النقدية والفنية ، ولكـــن دون أن تتفاوت نسبة الغيرة والحمية بتفاوت الموضوعات، وذلك أدعى لاسترعاء الاسماع والانظار ، وأقدر على تنبيه الناس في داخل العراق وخارجــه الى هدير الحركة الادبية فيه ، ولم يكن هناك انقسام على أصول أدبية مذهبية ، وانما هي مقاييس عامة حينا أو شديدة الخصوص حينا آخر ، ولهذا لم ترسم تلك الخصومة خطا فاصلا بين مدرستين أدبيتين ، ولا حققت نتيجة سوى جراح في النفوس ؛ ومن الطريف أن تلك المعارك كانت \_ دون أن تعلن عن ذلك \_ ترفع شعارا قبليا قديما يقول: انا وأخي ضد ابن عمي وأنا وابن عمي ضد الغريب ، فالسياب مثلا وكاظم جواد يقفان ضد البياتي ، ما دام البياتي خصما مشتركا ، ولكن سرعان ما يدب الخلاف بين السياب وجواد لتباين نظرتيهما في تفسير قصيدة أو ست واحد من قصيدة (١).

<sup>(</sup>١) انظر الآداب عدد حزيران وتموز ١٩٥٤ .

## فت رهٔ الادابُ

كانت معدات المعركة جاهزة حين نشرت محلة الأدب صــورة للبياتي ومعها حديث له عن بعض الشعراء المشهورين مثل ناظم حكمت وبابلو نيرودا ، ومن قبل ذلك نشر نهاد التكرلي فيهــا مقالا عنوانــــه «عبد الوهاب البياتي المبشر بالشعر الحديث» ـ وكان قد أعده ليكون مقدمة لدبوان « اباريق مهشمة » ، اذن فان مجلـة الادب قد تنت ــ وهي لا تدري ــ موقفا متحيزا ، ولم يعد في مقدور الفريق الآخــر ان يلوذ بالصمت ، ولما أخذ أفراده يبحثون عن مجال لهم وجدوا مجلة «الآداب» تفتح لهم صدرها الرحب. في تلك الفترة كان أصدقاء السياب يلحون عليه بألا يتهاون بأمر نفسه وأن يتصــــــل بمجلة الآداب وينشر فيها قصائده ، ونزل عند رغبتهم ورغبة نفسه فكتب الى الدكتور سهيل ادريس بذلك فتلقى منه جوابا حافلا بالتقدير والتشجيع حتى قال بدر في رده عليه: «كان لرسالتك الكريمة التي أرسلتها اثر بالغ في نفسي قطعته على نفسك بخدمة المجموعة العربية وأدبها السائر نحو النور» (١) ومع الرسالة قصيدة «انشودة المطر» . وما لبثت مجلة الآداب أن نشرت

<sup>(</sup>۱) رسالة الى الدكتور سهيل ادريس بتاريخ ١٩٥٤/٣/٢٥ .

نبذة لكاظم جواد يُرتقد فيها قصة لعبد الملك نوري وقصيدة للبياتي ، ويقول في القصيدة أن فكرتها مسروقة من قصية «اشباح بلا ظلال» للقاص العراقي نزار سليم (١) ، وبذلك صح للسياب ومؤيديه منبر يسمعون الناس منه أصواتهم .

وكان توثيق العلاقة مع مجلة الآداب يعنى لدى السياب ـ الذي كان قد ألف المزج بين الاهداف الشعرية والانتماء الحزبي ــ انتماء من نوع جديد . وكانت القضية لديه واضحة الابعاد ، ولم نكن متجوزين حين جعلنا انفكاك روابطه منالحزب الشيوعى أمرا مواكبا لتضخم معنى الوطن في نفسه ، اذ ها هو يصوغ المشكلة صياغة لا تتحمل التأويــل حين يقول : «اننا مصممون على خوض هذه المعركة حتى النهاية ، فهي ليست معركة سياسية مؤقتة ، انما مسألة دفاع عن قيم وطنيــة وأدبية مهمة. اننا نحارب المكارثية الجديدة التي تريد ان تنبعث عندنا بعد ان أخذت تحتضر في موطنها الاصيل ... ان السؤال هــو ... : أيجب ان يكون الاديب ( عالميا ) !! قبل أن يكون وطنيا أم أنه يجب أن يبدأ بوطنه وأمته ، ويفضي من خلالهما الى الانسانية الواسعة ? » (٢) ، ولهـــــذا أصبح السياب يتحدث عن الامة العربية لا عن العراق وحسب ، وظهر أثر ذلك في الموضوعات التي تناولها في قصائده بعد قصيـــــدة أنشوده المطر . ولما ظهرت الدعوة الى تأييد الجبهة الوطنية التي تألفت حينئذ في العراق ابي السياب وأصحابه أن يوقعوا على عريضة التأييد الا اذا نص فيها على قضية فلسطين وقضية المغرب العربي <sup>(٣)</sup> .

وفي اثناء ذلك ظهر ديوان «أباريق مهشمة» ، فكتب كاظم جواد مقالا ليس فيه رفق بالأباريق ، كشف فيه عـن الغارات التي شنهــــــا

<sup>(</sup>۱) الآداب ، عدد ایار (۱۹۰۶) ص ٦٥ – ٨٥ ·

<sup>(</sup>٢) رسِالة الى الدكتور سهيل ادريس ، بتاريخ ١٩ حزيران ١٩٥٤ .

 <sup>(</sup>٣) المصدر نفسه .

البياتي على اشعار الآخرين حتى استلبها وأدرجها في شعره (١). وثـــار البياتي لهذا النقد وظن أن مجلة الآداب ضالعة في الهجوم على شعره ، فرد على ذلك بمقال نشره في جريدة الوادي هاجم فيه الناقد وأصاب بشظايا هجومه الدكتور سهيل ادريس ومجلة الآداب ونثر تهمة العمالة والمأجورية للاستعمار على رءوس خصومه كما ينشــر الذهب في أعراس الاغنياء . وقص السياب المقال من الجريدة وارسله الى سهيــل وكتب اليه يعبر عن أسفه لما قيل في حقه وعن سخطه على مقال البياتي ، ويعتذر عن عدم ارسال قصيدة للنشر لانه هو واخوانه «مشغولون بمكافحـــة هذه الطغمة من المزيفين المغترين الذين اذا انهزموا في مجال الفكــــر وعجزوا عن دحض الحقائق لجأوا الى السب المبتذل والتهم الباطلــــة تردعهم » <sup>(۲)</sup> . وفي هذه الرسالة نفسها يشير الى كتيب له في المطبعـــة \_ لعله « المومس العمياء » \_ ويقول ان طبعه لم ينجز بعد « لأن مدير المطبعة فرد من افراد هذه العصابة المتآمرة على قيمنا الخيرة وأدبنـــــا المخلص ، عصابة البياتي وعبد الملك نوري ورهطهما » (٣) .

وتطور الامر الى التفكير في اللجوء الى حمى العدالة . لماذا لا ترفع قضية على البياتي ينال فيها ما يلجمه عن التهم الباطلة ? ويقول السياب في رسالة للدكتور ادريس «ستصلك قريبا رسالة من الأخ عدنان الراوي يشرح لك فيها بعض الامور المتعلقة باقامة الدعوى على البياتي . وقد قررنا انا والأخ كاظم اقامة دعوى أخرى على البياتي لأن سكوتنا عنه يعتبر تشجيعا له على استهتاره كما يعتبر تخليا عن «الآداب» وعنك ، وثق ايها الأخ الكريم اننا لن نتخلى عنك مهما كانت الظروف .

<sup>(</sup>١) انظر مجلة الآداب ، عدد تموز ١٩٥٤ .

<sup>(</sup>٢) رسالة ألى الدكتور سهيل بتاريخ ٣ تموز ١٩٥٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه .

نحن نعلم تماما أية قوة عمياء تسند البياتي ونواجهها نحن وتتحداها ، ولكنا قد آلينا على انفسنا آلا نسمح لأية قوة في الارض ان تهين المثل التي نؤمن بها والقيم التي لاجلها نحيا » (١) . وانتهت هذه الفورة الى سكون واكتفى خصوم البياتي بأن نشروا في الآداب ما عدوه تعبيرا لا عن سخطهم وحسب بل عن سخط جميع الاوساط الادبية «على اختلاف نزعاتها واتجاهاتها الفنية» على مقالة البياتي «لما فيها من تجريح متهافت كشف القناع عن زيف كاتبها وأبان عن عقلية لا ترقى في اسلوبها عن الاساليب البوليسية العتيقة في الصاق التهم والافتراءات اذا ما اعوزتها الححة ... » (٢)

في ذلك الجو المتلبد بتهم العمالة والجاسوسية والخيانة والزيف والاساليب البوليسية تبلورت قصيدة «المخبر» التي يصور فيها السياب نفسية جاسوس ، وكان ينوي اذا نشرتها الآداب أن يفتتحها بهيده العبارة: «الجاسوس يفتري على اخيار الناس ويلصق بهم التهم الباطلة والأكاذيب ، وأقرب الناس اليه وأشبههم به من داس على ضميره فاتهم الوطنيين بالخيانة وأكل لحم أخيه ميتا » (٢) ، فلما نشرت القصيدة في الآداب لسم يكتب تحت عنوانها الا الآيسة القرآنية «أيحب احدكم أن يأكل لحم اخيه ميتا » (٤) ولما الرجت في ديوان انشودة المطر لم تظهر الآية مرافقة للعنوان (٥) .

ومن الطبيعي أن تسترعي هذه «الملاكمة» انتباه المهتمين بالقضايا الادبية ، وأن يبدو السياب فيها ـ الى جانب رفاقـ وإزاء خصومه ـ

<sup>(</sup>۱) رسالة بتاريخ ۱۹۰٤/۷/۱۷ .

<sup>(</sup>٢) الآداب ) عدد ايلول ١٩٥٤ ، ص: ٧١ – ٧٢ .

<sup>(</sup>٣) من رسالة الى الدكتور ادريس ١٩٥٤/٧/١٧ .

<sup>(</sup>٤) الآداب ، عدد تشرين الاول ١٩٥٤ ص : ٢٤ .

<sup>(</sup>٥) انظر الديوان المذكور: ٣٢ .

أديبا صاحب قضية يدافع عنها بكل قوة ، وأن يكون صَاحب رأي في تلك القضية وفي قضايا الأدب جملة ، وأن لا يكون رأيه مقصورا على شعره وتجربته الذاتية فيه ، فالشاعر يحور في تصوره للشعر الى نظبام نقدى ــ موجود في نفسه بالقوة أو بالفعل ــ وما دام باب الاجتهاد في المجتهدين . وذهبت مجلة الكاتب العربي تطلب رأيه في سؤال قدمته الى غيره من الشعراء والادباء : «هل هناك أدب تقدمـــى ؟» فكان مـــــن جوابه : «ما دمنا نؤمن بأن الحياة في كل مجال من مجالاًتها ما تزال منذ البدء في تطور وتقدم الى الامام فان من البديهي بعد ذلك أن يكون في كل زمان أدب تقدمي ، أو سمَّه ما شئت من الاسماء ما دامت التسمية تحمل هذا المفهوم ، والادب التقدمي هو الادب الذي يعبر عن افكار القوى النامية في مجتمع ما » (١) ، وهذا كلام يحمل صيغة الفرض النظرى المقبول في ظاهره ولكنه عند الامثلة يفقد قيمته ، فكما أن أدب الصعاليك في الجاهلية يمثل فكرة الثائرين على التقاليد القبلية فهو لذلك أدب تقدمى فان غزل عمر بن ابي ربيعة يمثل الجيل النامي الناشىء في العصر الاموي الذي اراد أن يوجه الى السياسة الاموية احتجاجها سلبياً ، فهو ايضاءشعر تقدمي ، وكذلك الادب الماجن السندي ظهر في العصر العباسي فانه كان تعبيرا عن جيل فتي من الشعوبيين كره السيادة العربية ، وأخذ يعلن الثورة على ضياع الفرد الفنان في غمـــار الفوضى الاقتصادية والسيطرة المذهبية الصارمة ، فهو بنفس النسبة شعر تقدمي لانه يمثل افكار قوى نامية في مجتمع ما \_ ذلك اذن تعريف يجر الى الفوضي ، فاذا قال السياب بعد ذلك : «أما خصائص هذا الادب فهمي التفاؤل والثقة في المستقبل والايمان بالانسان واحترامه كفرد وكمجموع

<sup>(</sup>۱) الآداب ، عدد ایلول (۱۹۵۶) ص: ۷۳ .

وتفهم حقيقة الروابط التي تربط الافراد .. الخ » بدا لنا أنه عاد الـــى مفهومه اليساري عن التقدم وأنه نقض على نفسه ذلك الفرض التعميمي الذي يفترض وجود الادب التقدمي «في كل زمان» .

وفرضت العلاقة بالآداب على الشاعر ان يشحذ اسلحته النقديــة لبكون مستعدا للدفاع عن شعره . فإن من سنتة هذه المجلة أن تعهد بنقد العدد الواحد من أعدادها الى ناقد او ناقدين ، وتنشر النقد في عدد تال . وبما أن السياب أخذ يخص الآداب بقصائده فانه قد استهدف بذلك لنقد الناقدين وتعليق المعلقين ، ولهذا وجد شعره عرضة لنقب اناس لا ينتمون الى الانصار والمعجبين ولا الى الخصـــوم الحانفين ٤ ولعلها كانت تجربة جديدة يواجهها وهو يحسب أنه يقود ثورة تجديدية في الشعر ، يستحق عليها التقدير والتحفي . ومن الطريـــف أن يواجه السياب أول عهده بهذا الانفتاح على آلاف القراء ناقدين كبيرين عرف عنهما الأخذ بالنظرة اليسارية في تقويم الادب والشعر ، وهما رئيــف خوري ومحمود أمين العالم ، وكلاهما يدرس القصيدة دراسة موضوعية احدهما او كليهما أي نكتة من ضغن توحى بالتجنيسي أو بالتحامل او بالغرض . وكان من رأي رئيف خوري حين قرأ قصيدة «رؤيا فوكاي» أن السياب «يعرف كيف ينبغى للشعر الجديد حقا أن يكون من حيث الموضوع والتعبير الا انه حين يحاول النهوض بما يعسرف أنه الواجب تخونه مقدرته فيحس قارئه أنه قصد الى شيء أزوع وأتم مما استطاع الى تحقيقه سبيلا، فقد ترك شيئا كشيرا وراء ما قاله لم يوفـــق الى قوله » (١) . وكان رأي الاستاذ العالم حين قرأ « مرثية الآلهة » انهـــا قصيدة «مثقلة بكثير من الافكار غير المتمثلة تمثلا فنيا ويصوغ الشاعر

<sup>(</sup>١) الآداب ، عدد شباط (١٩٥٥) ص ٦٨

مضامينها صياغة تكاد تقضى نهائيا على انسانية هذه المضامين فهسمى مزدحمة بالصور غير المترابطة ، ولقد فرض الشاعر على بنائها حشدا ضخما من الاساطير والثقَافَات والمعاني غير المهضومة ، وظــل ما فرضه على القصيدة قائما من خارج القصيدة كعمل سياسي موحد فهي حشد من الدلالات التي لم تنجح في أن تتناسج في داخل العمل الفني بل ظلت منضافة اليه» (١) . والرأيان متفقان على أن كلتا القصيدتين لِـم تنضج فنيا في نفس الشاعر ، فهي قاصرة عن المخطط الواعي الذي يريده لهـــا \_ عند رئيف \_ وهي ذات فجاجة في التكوين العام لان حشد الاساطير والصور فيها من الخارج قد أضعف قدرتها على التلاحم الداخلي . وفي رأى رئيف صلة وثيقة بقول احد النقاد القدماء في نقد كاتب مسن الكتَّاب : انه « يتطاول صاعدا فيتقاعس قعيدا » (٢) وفي رأي محمود صلة وثيقة بما عرضت له هذه الدراسة من اخفاق المبنى في قصائد بدر بسبب الازدواج الناجم عن الحشد من الخارج. ولست أتحدث هنا عن القصيدتين فلذلك مكان آخر ، وانما يعنيني في هذا الموطن صدى هذا النقد في نفس السياب. فبدلا من أن يتأمل قصيدتيه مرة اخرى بعين الناقد لا بعين المعجب ، كتب يرد على رئيف خوري ردا حادا أخرجه فيه من دائرة النقد الادبي ولام الآداب لانها لم تعهد بنقد العدد الى ناقـــد من نقاد الشعر المعروفين ، ذلك أن رئيف خوري اديب كبـــير وحسب ولكنه ليس من نقاد الشعر البارزين وانما له في كل عرس قرص فقابليته موزعة هنا وهناك «فهو ليس بالناقد المبرز والقصاص المبدع ولا الشاعر الكبير ، وان كان بمجموعه اديبا كبيرا ، وهو لم يزاول نقد الشعر الا مزاولة نظرية» (٣) ، وتصدى لمحمود العالم بروح أقل تهجما ، وتعلَّــق

<sup>(</sup>۱) الآداب: عدد آذار (۱۹۵۵) ص ۲۲.

<sup>(</sup>۲) الامتاع والمؤانسة ۱:۲۲.

<sup>(</sup>٣) الآداب ، عدد نيسان (١٩٥٥) ص: ٦١ .

عليه بجزئية من حديثه حيى اشار العالم الى أن السياب يحذو حذو اليوت فيما اليوت فقال: «وزعم الاستاذ العالم انني أحذو حذو اليوت فيما اكتب كلا يا سيدي ، ان ما اكتبه هو شيء من صميم التقاليد الشعرية العربية ، ودونك أبا تمام لتعرف كيف كان يستخدم التاريخ والاساطير وشعر السابقين وكل ثقافة في شعره » (١).

وكان رد رئيف على حد ق السياب وعنفه يحمل الهدوء المبط بالتفنيد الساخر: كيف صحت عملية الجمع الحسابي تلك ? (ناقد غير مبرز + قصاص غير مبدع + شاعر غير كبير: كيف ينتج عنها اديب كبير?) وأخذ السياب بالهدوء والركانة في رد رئيف فكتب يقول: «أراني مدينا لك بالاعتذار، فالحق أن كلمتي التي كتبتها تعليقا على قراءتك للعدد الشعري من الآداب كانت تتسم بالقسوة والنرفزة كما سميتها وقد تلمست من خلال ردك الاخير روحا كبيرة رحبة الافق زادتني اعجابا بك على اعجاب واكبارا على اكبار» (٢).

ويهمنا من ذيول هذا الحوار شيئان: أولهما أن السياب فهم من قول رئيف «فقد ترك شيئا كثيرا وراء ما قاله لم يوفق الى قوله» \_ فهم منه أنه يحذف من القصيدة اشياء كان من الممكن ان توفر لها الخصب والغنى ، بينما يعني رئيف أن الشقة واسعة بين ما قيل وما كان يجب أن يقال . وبسبب هذا الخطأ في الفهم اعترف السياب بعيبه الكبير وهو الافاضة التي تثقل القصيدة: «لقد كنت الى وقت قريب أبرم بنفسي لأني استفيض في الموضوع الذي أعالجه فأقول كل ما عنده أو كل ما يمكن الشاعر الحق هو من يقول خير ما عنده لا كل ما عنده أو كل ما يمكن أن يقال» (٣) ، وهل هذا الا اعتراف منه بما هو اكبر من المأخذ الذي

<sup>(</sup>۱) الاداب ، عدد خزیران (۱۹۵۵) ص: ۵۰ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٦٥٠

<sup>(</sup>۳) عدد نیسان (۱۹۵۵) ص : ۲۲ ..

رآه الاستاذ العالم في قصيدته «مرثية الآلهة» ? كل ما هنالك أن السياب ظن أنه برىء من الحشد لكل ما يعرفه أو لكل انفعال يعرض في طريقه ينا يرى الناقد أنه لم يكن قد برىء من ذلك بعد . وثاني الأمريت أن السياب بدلا من ان يلتزم بحدود الدفاع عن قصيدتيه نقل المعركة بينه وبين صلاح عبد الصبور متخذا من ثناء رئيف على عبد الصبور تكأة لاظهار عيوب زميله المصري ، ولم يكن الذي يملأ نفسه غيظا فوز عبد الصبور بشيء يسير من ثناء ناقد كبير وحسب ، بل استعلال انصار عبد الصبور لذلك الثناء ، ودفع صاحبهم الى مقدمة الصورة لينتزع شعار الفوز بزعامة الشعر الحديث من يد السياب .

وكان الهجوم المتبادل في اول امره صغير الموضوع يدور حول أي الشاعرين اكثر من صاحبه تكسيرا للاوزان ، ولكن لعل الدكتور سهيل ادريس كان يريد للنار ان المتهم مقدارا اكبر من الحطب حين عهد بنقد العدد الثالث من الآداب (١٩٥٦) – وفيه قصيدة للسياب بعنوان «في المغرب العربي» – الى عبد الصبور دون غيره ، واستبق صدور ذلك النقد فكتب للسياب ينبئه بذلك التدبير ، فكان رد السياب : «وقد رحبت باسنادك قراءة العدد الماضي الى الاستاذ عبد الصبور الذي نرجو ان يكون منصفا في نقده ، والا فاقلامنا حاضرة ، الصبور الذي نرجو ان يكون منصفا في نقده ، والا فاقلامنا حاضرة ، وستكون امامنا فرصة ثمينة لاعادة تقييم الكثير من المعايير والآراء . هذا هو رأيي ورأي الاخ محيي الدين (اسماعيل) اما اخونا كاظم حتى اوزان الشعر ، ولكننا – الاخ محيي واياي – اقنعناه بوجاهة حتى اوزان الشعر ، ولكننا – الاخ محيي واياي – اقنعناه بوجاهة الدافع الذي دفعك الى ذلك : اظهار الحقيقة عن طريق تصارع القيم والمعايير» (۱) .

<sup>(</sup>۱) رسالة الى الدكتور ادريس بتاريخ ١٩٥٦/٣/٤ .

وظهر نقد عبد الصبور للقصيدة بما يسمح للاقلام المعدة ان تتحرك بجلبة فوق الطروس ، فقد الني على المحاولة الشكلية فيها وهي المراوحة بين وزنين ولكنه شفع ذلك بقوله «ولكن مما يعيب هسدة المحاولة انها بلا منهج ملتزم فقد كان الاوفق ان تثني الاصوات في القصيدة فصوت ذو نغم يحكي الحاضر وصوت ذو نغم آخر يحكي التداعيات» (١) . وكشف عن الخلط بين القيم الدينية والقيم القومية في تعليل ثورة المغرب في القصيدة ، وتولى الاستاذ ناجي علوش تصحيح ما قاله عبد الصبور ، وشد السياب على يد صاحبه شاكرا معجبا بقوة منطقه ، وغمز من وطنية عبد الصبور غمزا تجريحيا قاسيا(٢) .

الى هذا الحد كانت الآداب بنوع من المصادفة التي تشبه العمد قد عرضت نتاج السياب الجديد على ناقدين كبيرين وشاعر يعده السياب من خصومه بطبيعة المنافسة في الصنعة الواحدة فلماذا لا يعرض هذا النتاج على شاعر من اصدقائه ثم على شاعر حيادي في الظاهر لم يصطدم حتى الآن مع السياب في معركة سافرة ? فعهدت بقراءة عدد يحوي قصيدة السياب «غارسيا لوركا» الى حليفه كاظم جواد فلم يقل شيئا سوى انه معجب بقصيدة بدر أيما اعجاب وخلص الى ان السياب شاعر مجدد لم يجد الانصاف حتى الآن لان اشرار اثينا يطردون اخيارها كما قال ارسطوفان ولكنه من ناحية اخرى اثينا يطردون اخيارها كما قال ارسطوفان ولكنه من ناحية اخرى لوركا بنفس اسلوب لوركا (٦) ، وكان في هذا بارع الغمز لصاحبه لانه لوركا بنفس اسلوب لوركا (٦) ، وكان في هذا بارع الغمز لصاحبه لانه كان يتدارس معه شعر الشاعر الاسباني ، وهو قد ترجم له قصيدتين ونشرهما في مجلة الآداب نفسها ، فهو يتهم صديقه بطريقة مواربة انه

<sup>(</sup>۱) الآداب ، عدد نیسان (۱۹۵٦) ص : ٦٣ .

<sup>(</sup>۲) انظر (آداب ، عدد حزیران (۱۹۵٦) ص: ۷۶ .

<sup>(</sup>٣) الآداب ، عدد تموز (١٩٩٦) .

انتزع صور لوركا وطريقته حين شاء ان يتحدث عنه .

واما الشاعر المحايد \_ في الظاهر \_ فهو محمد مفتاح الفيتوري، وقد راجع قصائد العدد الذي وردت فيه قصيدة «قافلة الضياع» فكان رأيه فيها انها «لا ترتفع الى مستوى اغنية المطر رائعة صديقي بدر السياب ، بل لا اعتقد انه سيخالفني كثيرا عندما اقرر انها لا ترتفع كثيرا عن مستوى هذا الشعر الذي نحاربه معا : شعر الخيالات السقيمة والحقائق التاريخية الجامدة والتجارب العقلية المشاعة ، شعر القوالب الصناعية الخالية من حرارة الحياة وجدية المأساة» (١) ، وقد كشف الفيتوري عن ان الاسطورة التي تعتمد عليها القصيدة \_ وهي قصة قابيل وهابيل \_ تختلف اختلافا جذريا عن مأساة اللاجئين \_ موضوع تلك القصيدة \_ وان التوفيق بين المحمل ين الاسطوري والموضوعي يتطلب جهدا يتجاوز حد المقارنة الخارجية والربط الشكلي .

ولو انا حكمنا على اكثر الجهد الشعري للسياب خلال السنوات الثلاث (١٩٥٤ ـ ١٩٥٦) من زاوية ما قاله فيه ناقدان كبيران وثلاثة من الشعراء المنتمين الى المدرسة الحديثة في الشعر لحكمنا بأن النتيجة \_ في مجملها \_ كانت سالبية الطابع ؛ ولكنا حين ننظر اليوم الى تلك القصائد متسلسلة لا نشك في ان تجدد المحاولة وتنوعها كان يحمل من معاني الاخلاص والرغبة في البلوغ اكثر مما تستطيع القصيدة الواحدة ان تنبىء به في انقطاعها عما حولها وفي فقدانها لقرائنها ،وذلك سيتضح في فصل تال نتحدث فيه عن تلك القصائد مجتمعة ومنفردة.

وقبل الانتقال الى ذلك الفصل لا بد من ان نستدرك ما فوته علينا السياق العام الذي حاولنا فيه اعطاء صورة متكاملة عن «فـــترة الآداب». فقد حدثت هنالك احداث وشئون تتفاوت في صغرها اثناء

<sup>(</sup>١) الآداب: عدد آب، (١٩٥٦) .

تلك المرحلة ؛ ومنها ان بدرا تزوج (عام ١٩٥٥) فتاة من ابي الخصيب ليست من ذوى قرباه الا أن اختها كانت زوجاً لعمه عبد القادر السياب، وكانت اقبالــوهذا هو اسمها الذي ردده السياب في شعره من بعد ــ خريجة في دار المعلمات الابتدائية ، بسيطة الثقافة وخاصة حين تعيش في كنف رجل يعتد بثقافته ويشعر انها مصدر من مصادر شهرته ومركزه الاجتماعي ، ولهذا اخــذ نفسه بتلقينها بعض الــدروس الخصوصية ، ولكن شعوره بما يجب ان يكون عليه دور المرأة في حياة الفنان ، وحلمه المثالي القديم بالسعادة البيتية ، جعلاه يحس بأنها لا تستطيع آن تفقه دوره الكبير في الحياة وفي الشعر ، ويضيف مصطفى ــ وانا انقل شهادته هنا في حذر \_ بأنه كان في طبعها شيء من العجرفة ، فكان بدر يتجنب اثارة المشكلات البيتية لانه يكره ان بنحول جو البيت الى «نقار» مستمر ، وكانت ذات طموح في تغيير الوضع الاجتماعي الذي وجدته عليه \_ وهو موظف بسيط ذو راتب ضئيل \_ فلذلك اندفع بالحث والتشجيع الى العمل المرهق . واظن ان مصطفى هنا قد اخذ بعضا من الحقيقة وترك بعضها لان بدرا لم يكن يخلو من هذا الطموح نفسه فكان قبل الزواج يمارس عددا مبن الاعمال ويعاني الارهاق ليوفر لنفسه قدرا يسد حاجته من المال . ولكن اذا كان الزواج حمله \_ وهذا امر طبيعي \_ مسؤوليات جديدة ، فانه رده الى شيء من الاعتدال ، وقلل من اسرافه في الشرب ؛ ويقول الاستاذ العبطـــة \_ مؤيدا ما قاله مصطفى \_ « وهو في السنة الاخــيرة (١٩٥٦) اعتزل المقاهي والحانات بعض الشيء»(١) الا انه ربط بين الزواج وبرود عاطفته من جهة التزامه الاجتماعي(٢) ؛ وقد المح السياب الى مشاغله الكثيرة التي حفت به بعد الزواج وعدها مسئولة عن تشتته وعدم

<sup>(</sup>١) العبطة: ١٥٠

<sup>(</sup>٢) العبطة: ٧٦.

قدرته على الاتتاج المنظم فقال في رسالة بعث بها الى الدكتور ادريس ؛ «ستدرك مع الزمن كيف تفترس المشاكل والمشاغل وقت المتزوج . انها مشاكل ومشاغل ليست من صنع الزوجين ، ولكنها مع ذلك مشاغل ومشاكل ، وقد عاقتني هذه المشاغل عن ارسال شيء الى الآداب طوال هذه المدة » (١) ، ولعل في هذه الشكوى ذريعة للاعتذار ، وسيتبين لنا من دراسة قصائد السياب عام ان تزوج والعام الذي تلاه خصب يقل نظيره فيما انتجه قبل الزواج .

ومن احداث تلك الفترة ظهور كتاب يجمع عشرين قصيدة مترجمة عن الانجليزية لشعراء ينتمون الى اقطار مختلفة ومداهب شعرية متفاوتة وفيهم من الكاتبين بالانجليزية اليوت وباوند واديث سيتول وسبندر وفلتشر وداي لويس وولتر دي لامير وفيهم لوركا وريلكه ونيرودا ورامبو وبريفيه وغيرهم. وقد كان من الحق ان يقارن الدارس بين اصول تلك القصائد وما صارت اليه في اللغة العربية ، ولكن هذه دراسة تتطلب جهدا تحقيقيا مستقلا لا يتحمله هذا البحث ، وقد قمت ببعض المقارنات هنا وهنالك ووجدت ان الترجمة يعوزها حيانا قدر كبير من الفهم الدقيق للاصل ، كما تفتقر الى مستوى الحيانا قدر كبير من الفهم الدقيق للاصل ، كما تفتقر الى مستوى المعاني شعري يراعى فيه شيء ابعد من نقل المعاني . وسيرد شيء من المفهم الدقيق السياب لاديث سيتول ، ومن شاء نموذجا من المقارنة فليقرأ ترجمة السياب لقصيدة ناظم حكمت ويقارنها بترجمة عفيف فراج للقصيدة نفسها (۲) .

وقد اثار هذا الكتاب انكار فريقين : اولهما مجلة «الثقافة الوطنية» البيروتية ، فانها علقت على الكتاب بقولها : «وهذا شخص

<sup>(</sup>۱) بتاریخ ۳۰ کانون الثانی ۱۹۵۲ ۰

<sup>(</sup>٢) أنظر ترجمة ُفراج في مُجلة الطريق عدد ايلول (١٩٦٨) ص : ٩٨ ؛ اما ترجمة السياب فتقع على الصفحة ٨٨ـــ٩ من الكتاب المذكور.

اسمه بدر شاكر السياب اصدر كتابا ضم طائفة من القصائد لشعراء من الفاشست النازيين امثال ازرا باوند ومن الجواسيس الذين اشتغلوا في الانتلجنت سيرفس من امثال ستيفن سبندر » (١) . ورد السياب بانه ليس شيوعيا حتى يتهمه الشيوعيون بالانحراف ، ودافع عن القصائد التي اختارها بانها ذات محتوى انساني<sup>(٢)</sup> . واصبح السياب يترصد ما قد تقوله عنه مجلة الثقافة الوطنية ، وحــين اخبره بعضهم ــ بلهجة التحدي ــ ان المجلة ستنشر مقالا طويلا في الهجوم عليه رجا الدكتور ادريس اذا ما ظهر مثل هذا المقال ان يقتطعه من المجلة ويرسله اليــه بالبريد المسجل ليتسنى له الرد عليه : «ردا آخذ به ثأر كل مثقف اصابه رشاش من اذى هذه المجلة ومثيلاتها»(٢) . اما الفريق الثاني الذي واجه هذا الكتاب بشيء من الاستنكار فهو الحكومة العراقية حينئذ: فقد اوقف السياب اثر صدور الكتاب في شتاء سنة ١٩٥٥ ــ ثم قدم للمحاكمة ، ودافع عنه الاستاذ محمود العبطة امام حاكم جزاء بغداد الاول «وقد احتار السيد الحاكم في تكييف الجريمة ، فأجلت الدعوى، واخيرا جرم بموجب احكام قانون المطابع العثماني الصّادر في سنــة ١٣٣٣ وحكم عليه بغرامة قدرها خمسة دنانير لانه لم يذكر اسم المطبعة في الكتاب » (١).

ومن احداث تلك الفترة ايضا محاولة البياتي ــ حسب شهــادة

<sup>(</sup>۱) الحرية العدد : ٣٤ ١٤ ؛ وانظر الثقافة الوطنية تشرين الشاني (١٩٥٥) ص ٦٤ : وقد تصرف السياب في النقل ، فلم تقل المجلة : «وهذا شخص اسمه» وانما جاء فيها «صدر في بفداد كتاب بعنوان ...» والنص المذكور ورد خبرا ، واكبر الظن ان الذي صاغه مراسل للمجلة في بغداد ، وهو في صورته لا يتطلب ردا عنيفا ، ولكن السياب كان متحفزا للمعارك .

<sup>(</sup>۲) الحرية العدد ۱٤٤٣ .

<sup>(</sup>۳) رسالة بتاريخ ٢/٣/٢٥٠٠

<sup>(</sup>٤) العبطة: ١٤٠٠

السياب ــ اجراء صلح او مهادنة بينهما ، ويقول السياب في ذلك : «فأجبته ان هذا لن يكون اذا لم يعتذر مــن الدكتور سهيل ومجّلة الآداب بالصورة التي يراها الدكتور سهيل مناسبة . والذي اعتقده ان اعتذاره سيكون انتصارا لنا وللاداب وللحق »(١) . ورغم ان المعركة مع صلاح عبد الصبور قد جعلت حدة الخصومة بين السياب والبياتي خَافَتَةُ الصُّوتُ ، فان كلا من الشاعرين لم يخمد تماما جذوة الغيرة في نفسه من نده . وحين عرض الاستاذ خضر الولي من بعد اسئلة ادبيــة على بعض ادباء العراق \_ ومن بينهم الشاعران \_ عبر كل منهما عما يحسه تجاه الآخر فاستطرد بدر ليعيب قصيدة « سوق القرية » للبياتي واردف ذلك بقوله: «وانما استشهدت بالبياتي لانني ارى فيه شعاعرا مبعما حين يكتب عن تجربة صادقة وباسلوب لا يجعله التفكير بالقارىء البسيط ينحدر الى مستوى النثر(Y). وردد البياتي تهمة الانحدار البي النثرية ضد بدر وسماه « صديقنا » وقسال : « ولعل القارىء سيأخذه العجب حين يرى انني اقتصرت على السياب دون غيره ولكن عجبه سيزول اذا ما علم انني كنت اعتبر السياب في محاولاته الاولى من شعرائنا الشباب الاوائل الذين ستتحقق على ايديهم بعض القصائد الناجحة » (٣) ؛ لقد اخفت الزمن صوت النقمة الطاغي ليحل محله نوع من الاعتراف الحذر او المقيد .

ولقد هيأت تلك الفترة للسياب ان يتحدث في مشكلات الادب والشعر وان بسمع الناس رأيه فيها ، وكان قد وقع في نظرته الى الشعر والشاعر تحت تأثير سبندر ، واستعار شيئا من آرائه في مقال له عن الواقعية، وحين سئل عمن اعجب بهم من شعراء الغرب اجاب في عصبية:

<sup>(</sup>۱) رسالة بتاريخ ٣٠ كانون الثاني ١٩٥٦ .

<sup>(</sup>٢) كراء في الشُّمُورُ والقصَّةُ: ١٣ ﴿ وقد ظهر في ١٥ اللَّول ١٩٥٦ ) .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : ٠ ٤ ٠

«حين يسألني سائل عسن اعجبت بهم من شعراء الغرب احدق في وجهه برهة من الزمن محاولا ان استشف اغوار نفسه: ايجد ام يهزل فيما يسأل ? بمن اعجبت من شعراء الغرب منذ هوميرس حتى ديلان توماس. اتراه يدرك ضخامة ما يسأل عنه ؟» ثم تتسع دائرة التأثير لدى السياب رغم ذلك فاذا هو معجب بشيكسبير ودانتي وهوميروسوفرجيل وغوته وكيتس واديث سيتول واليوت (۱). ويقر بتأثره في الشعر حريجا بالبحتري والمهندس اولا ثم بأبي ثمام ثم بشللي وكيتس ثم اليوت ثم اديث سيتول (۱) ويعتقد إن طريقته الشعرية مزج بين ثم اليوت ثم اديث سيتول (۱) ويعتقد إن طريقته الشعرية مزج بين مزلة هامة في نفسه ، وانه اعجب من بين الشعراء المحدثين بالجواهري والموازنة بين الفكرة والصورة والعاطفة والاتجاه الواقعي » (۱) . فاذا والموازنة بين الفكرة والصورة والعاطفة والاتجاه الواقعي » (۱) . فاذا سئل عن الواقعية ذكر انها اتجاه يندرج تحت لوائه شعراء من شتى المدارس الشعرية فكل من استحق اسم شاعر يمكن ان يسمى واقعيا .

وقد كان هذا المفهوم الواقعي هو محور محاضرته التي القاها في مؤتسر الادباء الثاني بدمشق حين قرر ان الادب الخالد هو الذي يصور محاربة الانسان للشر ، والشر اليوم قد تبلور في الاستعمار وقواه وفئاته ، واكد انه من دعاة الادب الواقعي الملتزم . ثم قسم الادب العربي الى ثلاثة اقسام : واقعي ومحايد ومنحل ، والاخير نوعان: نوع يدعو الناس الى الهزيمة ونوع ماجن داعر ، والشعر الواقعي هو الصالح للبقاء وهو يفرض نفسه على الناس تلقائيا (٤) .

<sup>(</sup>۱) آراء: ۱۳ - ۱۶ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٥٠

<sup>(</sup>٤) انظر الآداب ، عدد تشرين الاول (١٩٥٦) ص: ٢٢ وما بعدها .

لعل مؤتمر الادباء الثاني اول فرصة سنحت للسياب ليقف بين ادباء وشعراء يمثلون مختلف الاقطار العربية ، وقد كان مفهومه لما يريد من الادب اقوى بكثير من مفهومه لموضوع المحاضرة وهو «وسائل تعريف العرب بنتاجهم الادبي الحديث » فان ما يمس الموضوع من محاضرته يمثل افكارا سطحية مثل : تشجيع الدولة للاديب ، وانشـــاء دار للنشر ترصد لها الحكومات العربية اموالها وتشرف عليها لجنـــة تنبثق من المؤتمر ، شريطة ان تلتزم كل دول الجامعة العربية بدخــول كتبها الى اقطارها ، ثم تأسيس رابطة للادباء العرب على اختلاف اتجاهاتهم الفكرية والأدبية . فهذه الافكار تدل على التناقض الضمني بين فكرة السياب عن الادب وافكاره عن طرق ترويجه ، وابسط امتحان لهذه الافكار ان نسأل : اذا كان الادب الواقعي الناضج يفرض نفسه على الناس تلقائيا فما الحاجة الى تشجيع الدول ? ثم كيف تشجع اكثر الدول يومئن الادب الواقعي الملتزم وترصد الامنوال لنشره واكثرها كان يرى في ذلك الادب خطرا على كيانه ، ثم ــ وهذا ادهى وامرً ــ ما الذي سينتج عن تأسيس رابطة من الادباء على اختـــلاف اتجاهاتهم الفكرية والادبية ، وكيف يمكن لهذه الرابطة ان تعمل وبأي مقاييس تنظر الى الادب ، وقوة التناقض في كيانها تهدم كل قرار ايجابي ? ان هذا الخلط يدل على شيئين : انه لم يبق من ثورة السياب في نطاق النظرية الفنية الا الايمان الغامض بشيء اسمه الادب الواقعي الملتزم وانه لم يكن ــ من الناحية العملية ــ يدرك شيئا من الواقــع الذي تعانيه الدول العربية حينئذ(١) .

وقد اتيحت الفرصة ايضا للسياب لينشر مجموعة من شعره في ديوان جديد ، وكان الدكتور سهيل ادريس يحفزه الى ذلك ، وتشهد

<sup>(</sup>۱) انظر مناقشة لمحاضرة السياب من زوايا اخرى عرض لها الدكتور شكري فيصل ، في الآداب العدد ۱۲ (۱۹۰۶) ص: ۵۷ .

رسائله بأنه كان يعد ذلك الديوان لتنشره دار الآداب ، فهو يقول في احدى رسائله : «اشكرك على عرضك الكريم . وسأعد العدة منذ الآن لتهيئة ديوان من الشعز ، وقد كلفت الاخ محيي الدين بكتابة مقدمة له » (۱) . ويقول في اخرى : « سنلتقي في بلودان وسأسلمك الديوان الذي اعكف الآن على استنساخ قصائده وتبويبها» (۲) . ولكن الديوان لم يظهر على هذا النحو ، لاسباب لا ندريها ، وربما كان في سياق الاحداث المقبلة ما يومىء اليها من بعيد .

<sup>(</sup>۱) رسالة بتاريخ **١٩٥٦–١٩٥**٨ .

<sup>(</sup>٢) رسالة بتاريخ ١٩٥٦-١٩٥٠

## نحوالقومت

ذات يوم من ايام ١٩٥١ احس بدر انه تحول الى وجهة شعرية جديدة وانه لن يكتب شعرا كالذي تضمنه ديواناه «ازهار ذابلة» و«اساطير» ، وكان في الحقيقة يوميء الى الربط بين شعره واتجاهه الیساری ـ ذلك الاتجاه الذی بدأ مبكرا منذ سنة ١٩٤٦ ـ علی وجه التقريب \_ واستمر حتى عام ١٩٥٤ ؛ ولو أنا راجعنا حصيلة الشعر الذي يمثل ذلك الاتجاه في مدى ثماني سنوات او تسع لوجدنا ان ما تبقى منه لا يمثل الا نسبة ضئيلة في شعر السياب عامة او بتعبير ادق ـ فيما جمع من شعره في ذواوين . تلك حقيقة هامة تقول ان السياب الانسان قد تعرض للمطاردة والمحاكمة والتنكر والفصل من العمـــل والسجن والاغتراب في سبيل عقيدة آمن بها مــدة ثماني سنــوات او تسع ، ولكن السياب الشاعر لم يقل ثماني قصائد او تسعا يرضى عنها في نصرة تلك العقيدة . فأما جانب من قصائده فقد كان خطبا تستدعيها المظاهرات والمحافل الشعبية ، وأما القصائد الآخرى فأكثرها مشمول بالاقتسار والفجاجة وعدم التلاحم بين شاعريته ومعتقده . ولهذا وجد الشاعر نفسه ينسلخ فنيا من انتمائه الحزبي ، وكان ذلك امرا سهلا ، لانه لم يستظم ان يجعل الفن والانتماء حقيقتين متكاملتين ، تستدعي الواحدة منهمًا الاخرى . وبذلك انتهت المرحلة الثانية وهي مرحلــة

## https://telegram.me/maktabatbaghdad

البحث عن أسلوب غير ذاتي في الشعر وتتسم في مجموعهــا بتجارب مخفقة في السيطرة على القصيدة الطويلة وتنقسم قصائدها في ازدواجية صارخة بين سيطرة المبادىء ، ومحاولة الهرب منها السي شعر ذي لون اجتماعي كئيب تتسلل فيه الذاتية لا شعوريا ، ويبدو فيه الانقسام واضحا بين حرية الارادة والجبرية الخانقة ؛ ولكن القصائد جميعـــا تتميز بنظرات انسانية ومــوضوعات انسانية ، وباخــلاص لا ينكــر للتخلص من هيمنة الذاتية ومن التغني الفردي بسحر الحبيبة وآلام الحب ، فقد اخذ السياب يتحدث فيها عن الآخرين افرادا وجماعات ، عن آلامهم وافراحهم ، عن كفاحهم وبؤسهم ومتناقضات اوضاعهم ، بقلب انساني كبير ومشاركة شعورية ذات حظ من الاصالة والعمق . وهكذا اختفَّت الحبيبة التي كانت مصدر الافراح والهموم، واستراحت الام في قبرها وفي اعماق قلب ابنها ، ومضى بويب يشق طريقه بنفسه دون ان يحتاج وقفة رثاء او حنين ، واصبحت جيكور نقطة في مربع من مربعات الشطرنج الكوني الكبير ، وعلت لفظة «الغد» على لفظـة «الموت» ؛ حتى الاشخاص السلبيون امثال الحفار والمومس كانوا يقفون \_ في النهاية \_ متشبثين بالحياة ، يرفضون الدخول في عالم الظلمات الحالكة.

الا ان التجربة الإيرانية الكويتية ردت السياب رغما عنه الى فرديته ، حين جعلته يحس بالغربة العميقة ، ولكنه لم يلبث ان ربط بين نفسه وبين وطنه : فاذا هو والعراق شيء واحد ، واراحه هذا الربط حين تحقق اذ كان قد اصبح لا يرضى لنفسه ان يطلع على الناس باكيا الامه وجوعه وفقره وحبه المخفق كما كان يفعل في المرحلة الاولى تلك تجارب قد مضى عهدها ولا يريد لها ان تعود ، ان استطاع الى ذلك سيلا . وتجلت الوحدة الكاملة بينه وبين الغراق في قصيدة «انشودة المطر» فكانت فاتحة المرحلة الثالثة ، مرحلة التعرف الى حقيقة ما يعانيه

دون ان يزج به في سياق الكفاح العام في مختلف اقطار العالم .

وكانت قصيدة «انشودة المطر» تنبىء ان الشاعر قـــد اكتشف العلاقة بين الجفاف والخصب المتعاقبين ، اي اهتدى الى اسطورة «تموز» او «ادونیس» دون ان یذکر ذلك صراحة ؛ ورأى نفسه ـ كما رأى العراق ــ من خلال تلك الاسطورة فتم التطابق بين الفرد ووطنه، واستراح الشاعر من الازدواج القديم المتباعد الطرفين الذي كان يجعله تارة مع حفار القبور وتارة مع الاسلحة والاطفال . وكان هذا الاهتداء يشبه الوقوع على منجم او كنز : ذلك لان الاسطورة في جميع وجوهها تصلح لموقفه الجديد صلاحية عجيبة ؛ فأدونيس ( او تموز ) شاب جميل محبوب يستطيع ان يحتضن شخصية الشاعر المحروم مسن الحب ، وافروديت او عشتار ام وحبيبة معا ؛ والاسطورة في مجموعها خير ما يرمز للعراق حين يدرس فيه معنى الخصب والجفاف وحكم الكهنة والقرابين ؛ وهي اسطورة تمثل الحضارة الزراعية ولهذا تصلح ان تكون ملاذا للشاعر الهارب من أخيلة اليسار الصناعي ومن طغيان المدينة الكبيرة ذات الحياة الآلية ؛ بل ان اهتداءه لتلك الاسطورة يعنى العودة الى الريف من خلالها ، واعلان الكراهية الدفينـــة للمدينـــــة الحديثة . ولهذا لا يدري الدارس ايهما اسبق : اكتشافه العلاقــة النفسية بينه وبين الاسطورة الزراعية ام اعتزامه فصم العلاقة بينه وبين يساريته ، اذ يبدو ان احدهما ادى الى الآخر على نحو طبيعي ، وكان ظهور تموز او ادونيس طريقه الى القوى الغيبية اى الى الايمان بدين ، ونوعا من التعويض عن تلك الغربة الطويلة التي احس بها في ظــــــل العقلانية الواعية . وقد يقال ان الشاعر حين يتخذ اسطورة فليس من الضروري ان يتجاوز حدود استغلال الرموز الكامنة فيها ،وهذا صحيح، ولكن الذي اقوله هنا هو ان العودة الى الرموز البدائية \_ وهي رموز دينية \_ قدانقلت السياب الى مصطلح شعائري ودنيا من الشعائر، وبذلك سهل عليه التعامل الفكري مع منطقة دينية لتفسير الحياة الحاضرة ، وكانت هذه الخطوة تمهيدا لما بعدها \_ كما سأبين من معد \_ .

وليس في مقدور احد ان يتنبأ بالوجهة التي كان شعر السياب يزمع السير فيها بعد «انشودة المطر» لو لم يتصل بمجلة الآداب. فالقصيدة لا تتجاوز الربط الوثيق بين الفرد ووطنه ، وهي قد مثلت هذه الرابطة اثر تجربة فذة ربما لم تتكرر قوة واتساعا وعمقا ، فما هو الوتر الذي يستحق ان يعزف عليه ? وماذا يكون لون المعزوفة الجديدة ? قرابة تسع سنوات مضت والشاعر كأنما لم يسمع الا نبأة عابرة عن ناس يسمون اللاجئين ، ولا يقرأ شيئًا عن الدم المراق في جبال الاوراس ، ولا يحس بوطأة الاستعمار المقنع وغير المقنع في البلدان العربية ، ولا هو شديد الاحتفالُ بشيء مما حــــدث في مصر ولا يعرف من اهلها الا شاعرا منافسا يسمى صلاح عبد الصبور : اين كان هذا الشاعر واية صلة تربطه (او لا تربطه) بهؤلاء الناس الذين يريد ان يقرأوا شعره ? كانت يسارية زائفة تلك التي تصور انها تحرم عليـــه تحسس الآلام والآمال في مجتمعه الكبير الذي يسمى البلاد العربية ، وكان زيفها يدل على ضيق في مفهوماته الحزبية ، ولذَّلك فلا غــرابــة اذا وجد نفسه اسير نفسه ، فثار عليها الى افق اعتقد انه ارحب .وكانت المنافسات الفردية حافزه الكبير للتقسرير الحاسم ، ورأى البياتي قد اصبح شاعرا مرموقا تحتل قصائده كل عدد من اعداد «الثقافة الوطنية» البيروتية ، فلم يكتف بقطع الروابط مع حزب يرفع من شأن البياتي ، بل ذهب يفتش عن مجلة متداولة تكفل له منافسته ، ومضى شوطا ابعد من ذلك : فبعد ان كان شديد الاعجاب بناظم حكمت (١) ، تغير رأيه في

<sup>(</sup>۱) انظر العبطة ص: ۱۳ ، ويقول المؤلف ان السياب ترجم له قصائد نشرها في جريدة العالم العربي دون توقيع .

الى الضد" ، لا لأن ناظم حكمت يساري ، بل لأن البياني يتكىء عليه كثيرا ويحاكيه ويحب ان يقرن اسمه باسمه .

ولاحت الآداب واحة في صحراء شاعر ظمآن الى الشهرة ، الا أن الارتباط بها كان يمثل صلة من نوع جديد ، فهي تصل الى انحاء العالم العربي في الشرق والغرب ، وليست مقصورة على قطر واحد كالصحف العراقية المحلية ، أو كالكراسات الصغيرة التسي كان السياب ينشر فيها قصائده فلا تتعدى كثيرا الحــدود الاقليمية ، ولهذا فان الشاعــر الذي يحس بأن الشهرة والمسئولية امران متلازمان لا بد من ان يفرض على نفسه \_ في مثل هذا الوضع \_ التجويد والتجديد . وسوف يتضح لنا مدى حرص السياب على التجديد والتجويد حين نتحدث عـــن القصائد ، ولكن يكفي هنا ان نقتبس فقرة من احدى رسائله تدل على اهتمامه الشديد بالجدَّة في الطريقة الشعرية وتبين احساسه بالمسئولية. الجديدة في ما يسميه محاولة ، فهو يتحدث عن قصيدته « أغنية في شهر آب » بقوله : « هي بالحري محاولة لكتابة الشعر بأسلوب جديد: للقارىء ان يفهم ما وراء الرموز وله ألا يرى رموزا بالمرة ؛ له ان يرى في (تموز) رمزا للخصب والحياة وفي موته موتا للحصب والنساء ، وفي مرجانة الزنجية التي تضيء النور وتفتح المذياع لتتصل سيدتها بالعالسم ولتسمع موسيقي الجاز ــ تراث مرجانة التــي لا تعلــم أنــه تراثها ، والذي تظنه سيدتها وامثالها «رفعة» في الذوق و «ومدنية» ــ اكثر مما يبدو على السطح ، وله ان يقارن بين نقالة الاسعاف في اول القصيدة وبين نقالة الموتى في ختامها، وبين الاسماك المصنوعة من الذهب والفضة وبين الخضر وسمكته الميتة التي القاها في مياه « بحر الحياة » فعادت حَية ، له أن يفعل ذلك كله وله ألا يفعل ، انها محاولة لا أدعى أنهــــا وفي الرسائل المبكرة بين الدكتور سهيل ادريس والسياب أوضح صاحب الآداب للشاعر أنه قطع على نفسه العهد « بخدمة المجموعة العربية وادبها السائر نحو النور » (٢) وكان ذلك توجيها للشاعر في الطريق الجديد ،ولهذا جاءت الرسائل تحمل نغمة جديدة لم نكن نسمعها مثل: « اننا نؤمن بالانسانية وبالامة العربية لا بأشخاص بذاتهم ولا بحزب سياسي بذاته » ومثل: « ان النصر لنا ولأمتنا» ، ومن ذلك: « ارجو ... ان اوفق الى ارضاء قراء مجلتنا القومية الشريفة » وما أشه ذلك . فهل سار شعر السياب ايضا في هذه الطريق نفسها ?

اكبر الظن أن بعض قصائد هذه الفترة التي امتدت قرابة تسلات سنوات قد جعلت الكثيرين يظنون ان السياب بعد انفصاله عن الحزب الشيوعي العراقي استل قلمه الحاد وجنده في خدمة القضية العربية ولم يعد من الصعب على من يحبون رفع الشعارات ان يسلكوه في صف دون آخر ، ولكن الحقيقة الفنية أقسوى دلالة من الاماني والرغبات ، ونظرة واحدة الى قصائد هذه الفترة تنبئنا عن واقع الحال هنالك : فالقصائد التي نظمها السياب في هذه الفترة ربما لم تزد على خمس عشرة قصيدة ، منها أربع فقط تتناول القضايا العربية العامة على نحو مباشر صريح ، ومن هذه اثنتان تتناولان المغرب العربي ، وواحدة تتحدث عن اللاجئين ، وواحدة عن بور سعيد . أما بقية القصائد فبعضها يتحدث عن اللاجئين ، وواحدة عن بور سعيد . أما بقية القصائد فبعضها يتحدث عن قضايا انسانية عامة كقنبلة هيروشيما ، وبعضها عن يتحدث عن قضايا انسانية عامة كقنبلة هيروشيما ، وبعضها عن الى موضوعات متصلة بمشكلات ذاتية مثل « مرثية جيكور » و «عرس الى موضوعات متصلة بمشكلات ذاتية مثل « مرثية جيكور » و «عرس

<sup>(</sup>۱) رسالة الى الدكتور ادريس بتاريخ ٤-٣-١٩٥٦ ، اما الجزء الـذي يتحدث عن الخضر وسمكته والاسماك المصنوعة من الذهب والفضة فقد حذف من القصيدة المنشورة في أنشودة المطر: ٢٦-٢٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر صدى ذلك في رسالة من بدر بتاريخ ٢٥ ــ٣ـــ ١٩٥٤ .

في القرية» وفي الثانية رجوع الى موضوعه القديم وهو زواج الفــــتاة القروية ــ التي أحب مثلها ذات يوم ــ من شخص ثري .

لم يكن السياب محدد المجال في فترة انتمائه اليساري لكي يقال انه بعد انفصاله قد اخذته الحيرة ازاء الموضوع الشعري الذي يجدر به ان يطرِقه ، ولكن بروز الموضوعات ذات الطَّابع القومي العربـــي في شعره على نحو ساطع لأول مرة يجعلنا نؤكد محاولته لانتماء جــــديد . وكان كما دلت محاضرته في مؤتمر الادباء العرب لا يزال من الزاويـــة النقدية يستعير مفهومات الواقعية الحديثة ويحاول قياس الادب الصحيح بها ، ولذلك فانه لم يستطع ان يتخلى عن الالتزام الذي يربط بين الفن وتحرير الشعوب كما لم يتخلُّ عـن مفهومات انسانية عامــة تبغيض اليه الحرب والدمار ، فكتب قصيدة عن مأساة هيروشيما والقنبلة الذر"ية . ولكن تسلل الماضي الى شعره ـ في هذه الفتـرة ـ متمثلا في «عرس في القرية» و «مرثية جيكور» يدل على أن الجرح القديم الذي اكتسى بطبقة كثيفة من الحرشف الجلدي عاد فانتقض حتى ليغدو بعد قليل هو المنفذ الذي تنسكب منه الدماء ، فتشغل صاحبها عن النظر الى الدماء المنسكبة من ظهور الفقراء وجنوبهم . وايا كان الامر فان الشاعر عاد الـــى موضوعات المرحلتين السابقتين مـــــن أبـــواب جديدة : باب انساني عريض وباب قومي عربي وباب ذاتي . وقبـــل ان نلج هذه المداخل معا علينا ان نقرر ان السياب لـم يتخل تماما عـن القصيدة الطويلة ولكنه عدل عنها مرغما بسبب حجم المجلة والمساحة الني تستطيع تخصيصها لشعره ، وكان في هذا كل الخير لشعره ، لأن أخذ يحاول « التحليل المركز » ان صح " التعبير، فيمنح القصيدة تكاملا وترابطاً ؛ بل ان المحاولتين اللتين استمر "فيهما بدعوى النفس الملحمي وهما «رؤيا فوكاي» و «بور سعيد» يكملان إخفاقه القـــديم في البناء الكسير .

## اليئنابيغ الثقافية

ترى هل كان السياب يحس "أن « انشودة المطر » نقلة مفاجئة في المبنى والمستوى ? أكبر الظن ان غريزته الفنية ادركت ذلك ادراكا مبهما ولهذا فانه جعل رمزه الجديد المفضل ذلك التعاقب بين الخصب والجدب في اكثر قصائد هذه الفترة ، ثم لعل تلك الغريزة هي التي حفزته الى ان يتجاوز ذلك المستوى الذي بلغه في «أنشودة المطر »أو ان لا يقصر عنه لي الاقل ولهذا حاول في كثير من قصائده ان يتفو "ق على نفسه، وان يطلع ببناء فني جديد . وكانت هذه الفترة احفل الفترات الشعرية بالتجديد في المبنى والموضوعات والصور والرموز ، فان لم تكن كذلك فانها تتحدث عن محاولة مستمرة للتفرد في الطريقة وادواتها ووسائلها .

وللينابيع الثقافية اثرها في هذا المستوى وفي طبيعته: فقد حشند السياب عددا كبيرا من الاساتذة يمتدون من دانتي حتى اليوت ومن أثروا أبي تمام الى الجواهري ، عندما سئل عمن يعجب بهم أو عمن أثروا فيه ، ولكن الحقيقة كانت اقل من ذلك كثيرا ، فقد ظل دانتي والمتنبي وشيكسبير اسماء تذكر في معرض المباهاة الثقافية ، كما توارت صورة اليوت ومن قبلها صورة كيتس ، ولم تبق من علي محمود طه الا اصداء باهتة ذابت قبيل انشودة المطر – فيما أحسب – وآخر ما يمثلها قصيدة

«أم سجين في نقرة السلمان » (١) التي نسجت على منوال «حانة الشعراء » ؛ اما الجواهري « اعظم شاعر ظهر في هذه الحقبة من شعرنا الحديث » و « استاذ هذا الجيل الطالع من الشعراء العراقيين » (٢) فلم تتبق منه الا رحى تطحن قرونا - قعاقع يستدعيها المقام في قصيدتي فوكاي وبور سعيد . وظل السياب متمسكا بالجمع بين الشرق والغرب اللذين ظن كبلنغ سفها انهما لا يجتمعان ، فكان يزعم لنفسه ان شعره مشتق من الجمع بين طريقة ابي تمام واديث سيتول .

والحقيقة ان السياب في بحثه عن منبع شعري يتلاءم وطبيعت ومنهجه وقع تحت تأثير كل من لوركا واديث سيتول ، وربما لم يكن من المصادفة ان كلا منهما لم يكن منتميا الى معتقد سياسي معين . وقد أعجبه في الشاعر الاسباني عمق تعبيره عن القسوة والموت وقدرته الفذة في تصوير الواقع من خلال صور حسية مجسمة وتلاعب بالالوان وجمع للملامح المتباعدة في اطار شعري واحد تتصل فيه المجسمات الواقعية بأخيلة غريبة طليقة لا واقعية ، ومع ذلك كله فأن تأثر السياب بلوركا لم يكن عميقا لأن صور لوركا \_ وهي المادة التي يحتاجها السياب اكشر من حاجته للموضوع والطريقة \_ كانت غريبة الوقع لما يغمرها من سمات سريالية ، ولم يكن السياب يستطيع الابتعاد كثيرا عن الوضوح في الصورة ، لأنه تعود منذ نشأته الشعرية ان يتخذ الصور للتوضيح

<sup>(</sup>۱) يقول السياب في هذه القصيدة:
في قلعة جبلت حجارتها بدم القلوب وبارد العرق ظلماء يلهث في مغاورها داجي الهواء لهاث مختنق وتعفن الزمن الحبيس لدى جدرانها طبقا على طبق وتلظت الصحراء فاغرة عنها فيم المتثائب القلق حيث النهار هجيرة ودجيى والليل غاشية من الارق قلب اعز من الحياة عيلى قلبي يلوك بقية الرمق قلب اعز من الحياة عيلى قلبي يلوك بقية الرمق وهي في اربع مقاطع ، ولعلها تعود الى احداث سنة ١٩٥٢ .

استعارة عدد غير كثير من الصور ، أو على المحاكاة القياسية لبعضها الآخر ، فقوله مثلا (١):

والبردينث من القمــر

السقوف والصدور لادفيء نفسي فأنا بردان » (٢) ؛ وللقمر دور هام في شعر لوركا ، ولكن السياب ــ رغم اتكائه على لوركا احيانا في هــــذه الناحية \_ لم يستطع ان يتبنى ذلك الدور نفسه للقمر . كذلك فـــان محاولته التلاعب بالالوان واضافة الالوان الى الصدى « اصداؤهـــــا الخضراء .. اصداؤها البيضاء .. اصداؤها الحمراء ... » (٦) ربسا كانت محاكاة لقدرة لوركا على استغلال الالوان في شعره . ويظهر في قصيدة «النهر والموتُّ» أثر لوركا واضحا فهناك تتدفق المياه وتتحدث الطبيعة مرددة « بويب ، بويب » فيخيل للشاعر انه يسمع « أجراس برج ضاع في قرارة البحر ... وتنضح الجرار أجراسا من المطّر » ويحس الشاعـــر ان الدماء والدموغ في الكون « اجراس مـــوتي في عروقـــي ترعش الرنين » (¹) . ولا ريب أننا نقرأ هنا قول لوركا (°) :

> الاطفال: يا جدولا رقراقا يا ينبوعا ريقا ماذا يحتوي قلبك الالهى المتفتح بالعيد أنا : جرس الموت الذي يدق في الضباب .

وقوله الضا:

أنشودة المطر: ٢٤. (1)

Lorca, p. 93  $(\Upsilon)$ 

انشودة المطر . ٨ ــ ٨١ . انشودة المطر : ١٤١ ، ١٤٣ (Y)

<sup>(8)</sup> 

عرس الدم ـ ترجمة الدكتور على سعد ، المقدمة ١٤ ـ ١٦ . (0)

مل، قلبي الحريري أنغام وأضواً. ودقات اجراس ضائعة .

وفي قصيدة السياب نفسها « لألمح القمر يخوض بين ضفتيــــك يزرع الظلال » وهو قياس على قول لوركا « والحرس المدني يتقدم زارعاً الحرائق» (١) وعلى قوله في موضع آخر : « بينما يزرع الصيف غمغمات النمورة واللهيب » (٢) . ومع ان قول السياب « ناب الخنزير يشق يدي ... » (٣) مستوحى مباشرة من قصة أدونيس فانه لا يبعد ان يكون ناظرا أيضا الى قول لوركا « فشــق نعالهم وكأنما شقها بعضات خنزير بري » (٤) في قصيدة «مصرع انطونيو الكامبوريو » . وفي هذه القصيدة يتحدث لوركا عن مدى تطعن بها النجوم صدر الماء الرمادى، كما يتحدث في قصيدة اخرى عن القمر الذي يلقى بمديت في هواء الليل (٥) ، وعن الاسماك التي تضيء مثدى مزينة بدم الاعداء (٦) .ولما حاول السياب ان يكتب قصيدة في لوركا (٧) استمد من طريقت في التصوير فتحدث عن «المدى التي تمضغ الشعاع » وعن « شراعـــه الاخضر كالربيع » ، وحشد في القصيدة ما يمثل لوركا ، في نظره ، من حيث الفكرة والصورة والمبنى الشعري . فبني القصيدة على التضاد" العنصري واللوني ، حسبما أوحى له بذلك صديقه كاظهم جـواد (٨) الذي كان يتدارس واياه بعض قصائد لوركا ، ولهذا جعل قلب لوركا

<sup>(</sup>۱) الاداب ( ۱۹۵۲ ) : ۷۱۱ وعرس الدم : ۷۲

<sup>(</sup>٢) عبرس الدم: ٦٧.

<sup>(</sup>٣) انشبودة المطر : ٩٩.

Lorca, p. 54  $(\xi)$ 

<sup>(</sup>٥) عرس الدم: ٦٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه: ٧٨.

 <sup>(</sup>٧) انظر انشودة المطر: ٢٧ .
 (٨) يقول كاظم جواد : ثمة تضاد يضطرم في شعر لوركا المتؤتر النابض؛
 (الآداب ـ ١٩٥٦) ص : ٧٠ .

تنورا متوقدا بالنار فوارا بالماء معا ، وعينيه تنسجان شراعا من اللظى خيوطه من مغازل المطر ، ومن الحياة (كما تمثلها ثدي الامهات والمدى التي تسيل منها لذة الثمر ومدى القابلات التي تقطع السرر) والموت (المتمثل في مدى الغزاة ما أمثال الحرس المدني ما وهمي تمضغ الشعاع . وهذا الشراع ندي "(لين) قوي (صلب) أخضر كالربيم أحمر دموي ، كأنه زورق من ورق وضعه طفل في ماء للعب أو كأنه شراع كولمبس » وضعه في الماء مغامرا متحديا .

اما الشاعرة الانجليزيــة فان علاقته بها اقوى وأعمق ، وربما كان من الغريب أن تحتل اديث سيتول كل هذه المكانة من نفسه ، فانهها شغلت نفسها طويسلا في العناية بالايقاعات الصوتيــة وهى مغموســة النفس في التيار الديني وتستمد كثيرا من صورها من قصة المسيح ، وتعد بعض صورها أشد غرابة مـن صور لوكا ، ولكن الجواذب التي ربطت السياب بشعرها كانت متنوعة : فقد كان يريد منبعا غير اليــوت الذي حاول البياتي ان يحاكي بعض نماذجه ، ولهذا فهو يرجو \_ عـــلى اقراره بعظمة اليوت ــ ان ينفي عــن نفسه تأثره به ، لكي لا يرد هــو والبياتي موردا واحدا ؛ ثم انه عجز عـن ان يجد ضالته في شعر ديلان توماس ، رغم التقارب الشديد بين هذا الشاعر وادبث سيتــول ، لأن توماس اشد غموضا واكثر تجوزا في الاستعمال اللغــوي والصوري ، وكان اهتداؤه الى شاعرة \_ من غير الطبقة الاولى \_ يعد كشفا يبعث في نفسه الارتياح الى استقلاله في النظرة والانفراد عن الآخرين . وقد أعجبه في شعرها ذلك الفزع الذي تغلغل فيه بسبب الحرب وتفجير القنبلة الذرية ، ففي هذه المرحلة قل" احتفالها نسبيا بموسيقى الالفاظ ، كذلك كانت تجمعه بها رابطة اخرى هي حاجة الاثنين الى التركييز ، وشغفهما بترصيع القصائد بالدلالات الاسطورية ، لا اتخاذ المبنسي الاسطوري محملا للقصيدة \_ كما يفعل اليوت . ولما كانت نواحي التلاقي بينه وبين تلك المرأة الشاعرة كثيرة فانه تحدث دائما عنها في الجلال بالغ وذهب يعلن في شيء من المباهاة انه تأثر طريقتها في الشعر ، وقرنها دائما باليسوت ليقول ان الشعر الانجليزي الحديث عرف شاعر سن عظيمين لا واحدا .

ولم يقف تأثير سيتول عند حد المرحلة التي تتحدث عنها بـــل تجاوزها الى المرحلة التالية ، كما فعل لوركا على نطاق اضيق . كذلك بدأ تأثيرها مبكرا اذ تعرق الى شعرها أواخر ايام الطلب في دار المعلمين ، ولكن اثرها لم يبلغ اقصى قوته الا في فترتي صلت بالآداب ومجلة شعر . فهي التي جعلته شغوفا بقصة «قابيل» يرددها في مناسبات عديدة ، وعنها اخذ صورة التقابل الرمزي بين السنبلة والذهب (النضار) (1):

النار تصرخ في المزارع والمنازل والدروب في كل منعطف تصيح انا النضار أنا النضار من كل سنبلة تصيح ومن نوافذ كل دار ...

وصورة طائر الحديد الذي يلقي القنابل على المدن الآمنة (٢): يا صليب المسيح ألقاك ظلا فوق جيكور طائر من حديد وصورة الحياة السارية التي تنبض في عروق الكون على وجـــوه مختلفة ؛ فقوله:

> أحسست ماذا ? صــوت ناعــورة آم صيحة النسغ الذي في الجذور

انما هو مستمد من قولها (٣) : ومن خلال ما يعمله الموت

<sup>(</sup>١) انشودة المطر : ٦٠٠

<sup>(</sup>٢) انشودة المطر : ٩٣ وانظر ص: ٨٨ حيث الترجمة مباشرة .

۳۷۲ : ص Collected Poems (۳)

ومن خلال جفاف الغيار يسمع صوت النسغ الصاعد كأنسه اصوات نقرئة هائلة تنبعث مسين « ميامس » محتجبة مرعبة .

> And through the works of Death The dust's aridity, is heard the sound Of mounting saps like monstrous bull-voices of unesen fearful mimes :

وقد كرر هذه الصورة في قصدة اخرى فقال (١): أسمع من شوارعها الحزينة ورق البراعم وهو يكبر أو يمص" ندى الصباح والنسغ في الشجرات يهمس ....

ومما يدل على المحاكاة المتعمدة بعض التلاعب الذي كان يجريه في التصوير احيانا ، بين قلب وتحوير ، فالصيحة (٢) تنبعث من قلب الارض كالرعد هاتفة بالمسيح وهي تزأر :

> لكن هناك حصاد ولا يكن بعد اليوم فقير لأن المسيح قد بذر في كل ثلم

وبتحول السياب بهذا المنظر فيصو"ر (٣) الموت وهــو يركض في الشوارع هاتفا بالنيامان يستيقظوا قائلا: « انا المسيح ، أنا السلام »!، والقرابة بين الصورتين تدل على الاتباع المتعمد ، ويشفع السياب هذه الصورة بقوله:

والنار تصرخ يا ورود تفتحي ولد الربيع

<sup>(1)</sup> 

انشودة المطر : ۲۰ . Collected Poems : ص ۳۷۲ . **(Y)** 

انشودة المط : ٢٠ - ٢١ .  $(\Upsilon)$ 

وهذا تحوير أيضا لقول الشاعرة (١): الــوردة على الجدار تصيح «أنا صــوت النار »

The Rose upon the wall Cries —! I am the voice of Fire: ....

وقد جرأته الشاعرة الانجليزية على اقتباس الرموز المسيحيسة ، لاكثارها من ذكر المسيح ولعازر ويهوذا ، وان كانت هناك عوامل اخرى شحته على ذلك له كما سأوضح من بعد لله وهو يترجم عنها بعض الابيات ويضمنها قصيدة « رؤيا فوكاي » (٢) ، ومن هذا المثال يبدو كيف انتزع الابيات التي ترجمها من مواضع في القصيدة ، وكيف رتبها حسبما شاء ، وعندما بلغ الى قوله :

فازحف على الأربع فالحضيض والعلاء سيئان ،

زاد على ذلك قوله : « والحياة كالفناء » ، وهذه الزيادة قد حاء بها من قصيدة أخرى (٣) ·

Where life and death are equal

مما يدل على ان هذا الربط المتباعد ، كان يعتمد على اختزانه لقصائد الشاعرة في ذاكرته الى جانب الترجمة المتعمدة .

ويجري السياب على منوال الشاعرة الانجليزية أيضا في استخدام رموز المطر ، ففي قصيدة «انشودة المطر» تجتمع لديه الكآبة الفردية من منظر المطر بالاستبشار لما قد يتمخض عن المطر من زوال الجوع ، وهذا يشبه جمع الشاعرة في قصيدتها «امطار نيسان» (٤) بين البهجة بالحياة

<sup>.</sup> ۳۷۷: ص Collected Poems (۱)

<sup>(</sup>٢) انشودة المطر: ٨٤ و Collected Poems ص: ۲۷۶

<sup>(</sup>٣) انظر ص: ٣٨٧٠

<sup>(</sup>٤) انظر ص : ٩٠٤ .

وتحسب الجفاف الذي سيعتري كل شيء في الوجود. أما قصيدتها «ما زال المطر يتساقط» (١) حيث يومى، المطر الى الموت والدماء والقنابل المتساقطة في الغارات الجوية فانها قد ألقت ظلها التام على قصيدة السياب «مدينة السندباد» (٢).

ولعل قصيدة: «مرثية جيكور» و «مرثية الآلهة» و «من رؤيا فوكاي» \_ (وهذه القصائد الثلاث تمثل مشروع قصيدة واحدة مماكان يسميه السياب ملحمة) أقوى قصائد الشاعر صلة بأثر اديث سيتول، لانها تعد شاهدا على الاتباع الدقيق وعلى الاستقلال في نطاق ذلك الاتباع . فقد عمد الشاعر الى قصيدة « ترنيمة سرير » للاتباع (ص ٢٧٤) والى «ثلاث قصائد في القنبلة الذريسة» (٣٦٨ \_ ٣٧٨) فاستمد منها كثيرا من تصوراته ومن الجو العام الصالح لمثل موضوعه ، بل جاراها في بعض الرموز والعبارات مقتبسة أو محورة .

وتقع «مرثية جيكور» منفصلة عن سائر القصيدة ولكن هذا ليس سوى ترتيب موصوعي اقتضاه الديوان حين نشرت القصائد مجتمعة ، وعلينا أن ننظر في تلك القصائد من حيث تمثل وحدة ، فتجيء «مرثية الآلهة» اولا ، وقد كان الشاعر كتب عليها عند نشرها في مجلسة الآداب انها « مقطع من قصيدة رؤيا فوكاي » (٣) وبعدها تجيء «رؤيا فوكاي» ثم تجيء «مرثية جيكور» لتكون ختاما . وقد عدل الشاعر عن اعتبار هذه القصائد وحدة متكاملة حين أحس انه عجز عن اخراج «ملحمة» متناسقة الأجزاء متلاحقة الفصول ، ولكن شيئا من النظام المقبول يمكن ان يستشف من هذه القطع الثلاث على حسب الترتيب الذي افترضته . فالقطعة الاولى تصور غياب صورة الاله عن الكون

<sup>(</sup>۱) انظر ص: ۲۷۲ .

<sup>(</sup>٢) انشودة المطر: ١٥٠٠

<sup>(</sup>٣) الآداب (١٩٥٦) عدد شباط .

الأنساني ــ وهو إله كان في كل عصر من صنع الإنسان نفسه ــ وكيف الَّهُ الانسان في العصر الحديث القوة والمال تحت اسماء جديدة هـــــي «كرب"» و «حديد» و «فحم» ؛ والقطعة الثانية تمثل اثر القنبلة الذرية في هيروشيما من خلال رؤيا فوكاي الكاتب في البعثة اليسوعية ، وقد جن من هول ما شاهده \_ وهذه القطعة تجيء في ثلاثة اقسام: القسم الاول «انشودة الرصاص والحديد» وهي ممتزجة من اسطورة صينية عن ناقورس ضخم من المعادن التي لم تتحد معا الاحين مزجت بــــدم العذراء «كونغاي» ــ اجتماع حتمي بين السلاح والمــوت والدماء ــ فأصبح الناقوس يردد في دقاته دائما اسم تلك الفتاة ، ومن صورة آريل في مسرحية العاصفة لشيكسبير وهو يتغنى : «على عمق خمس قامات يرقد أبوك في القرار» ومن صورة الغجر وقد هموا بالرحيل عن غرناطة (اثر مطاردة البوليس المدني لهم) وهي صورة من صور الدمار كما كان بشريا قتل «طائر الحديد» أمه ، ومعظمها مترجم عن قصيدة «ترنيمـة السرير» للشاعرة اديث سيتول ، وينتهي هذا القسم باستواء الاضداد من خير وشر في عالم الانسان ، ذلك أن قاع البحر أصبح يضم «الموت» متمثلاً في من التهمهم البحر ، كما يضم «الولادة» متمثلة في الطفل الانساني الذي تربيه القردة \_ البابيون ؛ وقد اختير البحو موضعا لهذين الضدين لأن ظهر اليابسة لم يعد صالحا للحياة ، فقد قتل كـل شيء الا قابيل وبقي الذيب امتلأت عروقهم لبدى المخاض الكونسي الاول بالوحشية القاتلة ، وذلك جنس بشري يكره النور وقد تجمعت فيـــــه الاضداد فهو ريان عطشان ، جذلان حزين ، جائع متخم ، يضحك مــن رئة ينخرها الداء ، فان لم يكف من غلوائه فانه سيكون ضحية للعدم الذي اخترعه ، وهذا هو ما يصوره القسم الثاني . أمـــا القسم الثالث فانه على لسان مريض اصيب بالزهري اثر ضرب هيروشيما وهو يرتسى صلته بالحب الطبيعي ويأسى لفقد العيون السود وحلول « الخربة المظلمة» التي يصيح فيها البوم وتنعب فيها الاصداء والرياح، ثم يستذكر هذا المريض صورة الرعب التي رسمتها القنبلة فأصبحت الارض فاغرة الفم والشمس كالذئب المسعور وتكو رت سحابة «بيضاء سوداء رقطاء القفا عجبا»، وأخذ الابرص يعدو طالبا السقيا فانهلت السحابة عن دم من ثدي ممزقة وعيون كأنما فقأها سيخ جنكيز ، وشرب كل انسان من ماء الردى . كل هذا والطبيب «سازاكي» قد عبأ القناني من دم المرضى الذين اصبحوا يعرفون بأرقامهم لا بأسمائهم لل كي يفحص أثر الغبار الذري في دماء الآدميين . وفي هذا القسم اتكأ الشاعر كثيرا على قصيدة لأديث سيتول بعنوان «شبح قابيل» (١) لـ فالارض الفاغرة اشداقها تنبح السحاب في ظمأ قاتل ناظر الى قولها (٢) :

وذلك الخليج الذي انفهق على مدى الكون بدا وكأنما كـــل قرارات المحيطات قـــد نضبت وتعرت الشمس فاغـرة فاها علـى التــو" كفـم المجاعـة الكونيـة ، مـدت فكيهـا مـــن أقصـى الارض الـى اقصاهـــا

وصورة الابرص الذي يعدو خلف صورة السحابة لاهثا يريد ماء تتردد ايضا في قصيدة الشاعرة الانجليزية حيث تقول :

<sup>(</sup>۱) هو الذي يسميه السياب في بعض قصائده السابقة «ظل قابيل» .

<sup>(</sup>۲) ص: ۳۷۳ ـ ۲۷۳ .

اصبح لا يتميز من لعازر وان كان ما يزال يبشر بذلك الترياق المسمى «الذهب» ، فقال :

ان ما اريق ما يزال يعب كأنب الطوفان ولكب الذهب سيغدو دم الكون ، فالذهب الوحشي الذي تكثف حول الجوهر الاول فيه تركيب الدم ورائحته ودفئه ولونبه

ولا ريب في أن الشاعر استوحى القطعة التي تمثل موقف الطبيب من مرضاه ، وبرود العلم ازاء مشاعر الذين ينتظرون الموت فوق الأسرة من قول الشاعرة :

علينا ان نأخذ خلاصة من الــــداء للعلاج

• • • •

فاذا اعطينا منها مقدار عشريسن حبة فان وجه الابرص ستعمره الحياة كوجه الوردة بعد الامطار الغزيرة

وعند رجوعنا الى نهاية القسم الثالث (وهو نهاية القطعة الثانية من القصيدة) نجد ان الشاعر لم ينته الى شيء ، اذ كانت خاتمة قصيدت صورة امرىء مطروح على سرير في مستشفى ، وهو ينتظر أن يحمل انسان آخر رقمه لأنه صائر الى عهدة حفار القبور . واذا قارنا هذا بما فعلته الشاعرة سيتول وجدناها تختم هذا الجزء من قصيدتها بما يشعر عودة الحياة ، ورجوع المنقذ رغم كل المآسي التي صنعها الانسان عبد الذهب ، فتقول:

ومع ذلك \_ فمن ذا الذي خال ان المسيح مات عبثا ? انه سائر على بحار من دم ، انه آت في المطر العن في .

غير ان الشاعر لم يكن يستطيع ان يصل الى خاتمة مشابعة ، لان

موقفه يختلف عن موقف الشاعرة ، فهو لا يؤمن بالمنقذ ، وغايته هي ان يصور فظائع القوة الانسانية التي لا تعرف حدودًا ، وحين رثى الآلهة في القطعة الاولى من قصيدته وأعلن عن خلق الانسان لآلهة جديدة لم يبق لديه من حمى غيبي يلوذ به كما فعلت الشاعرة اديث سيتول ، وهـــذا موقف يحسن أن تتنبه له بدقة ، لانه يضع مفارقة دقيقة بين السياب وبين كل من سيتول واليوت ، فهو يعلن عن انهيار القيم الانسانية دون أن يكون هناك بصيص من الامل المتفائل في استنقاذ الانسانية مـــن الدمار ، أما سيتول واليوت فانهما يعلنان عن انهيار القيم وهما يتشبثان بعودة المنقذ وبالرجوع الى حمى الدين لان ذلك هو الذي يعيد ــ في نظرهما ــ للحضارة الانسانية رونقها ؛ وحين اتخذ السياب من سيتول نورا هاديا لخطاه في هذه القصيدة لم يستطع ان يجاريها الى النهاية ، بل وقف عند صورة الدمار وحدها سمعنا في الوصف . ويبـــدو انه أحس بفراغ شديد تنتهي اليه قصيدته ، فنظم قطعة ثالثة هي «مرثية جيكور» لكي يكمل صورة الدمار ، وكانت جيكور ترمز لكل ما يحبه في الكون، فاذا اصبحت عرضة للخراب، فقد انتهى العالم في نظره، ولذلك اعلــن هذه النهاية من خلال المجتمع الريفي الذي أحبه ، فقارن بين أفـــراح القرية في عرس «محمود» وبين الهجوم البربري للحضارة ممثلاً في «طائر الحديد» الذي القي صليب المسيح فوق جيكور ، مستعيرا هذه الصورة من اديث سيتول ايضا ، الا ان سيتول حين تتحدث عن الصليب الملقى تنظر الى صورة المقابر المسيحية والصلبان مغروسة فيها ، فأما السياب فانه تجوز في نقل الصورة فجعلها تمثل الموت نفســـه دون نظر الـــــــي ملابساتها الاخرى . وقد قارن الشاعر بين الافراح التمسي تتوج عادة باعلان «دم العذرية» وبين الدم الذي كان ينزف من جسم محمود اثر الغارة المتوهمة على جيكور ، كما قارب بين قصاص من القرية « هومير شعمه، الذي يمضغ التبغ والتواريخ والأحلامَ ويتحدث عن حــــرب البسوس ومصرع الحسين ، ويغزل على نول قديم ، وبينه وقد اصبح هو ونوله ضحية لآلة حديدية جديدة :

تسكب السم واللظى لا حليب الأم او رحمة الأب المفقود ويعلن الشاعر في النهاية انهيار الانسان وسقوطه بعد ان اصبحت الارض سوقا تباع فيها لحوم الآدميين في افريقية وآسية :

هكذا قد أسف من نفسه الانسان وانهار كانهيار العمود فهو يسعى وحلمه الخبز والاسمال والنعل واعتصار النهود والذي حارت البرية فيــــه بالتآويل كائن ذو نقــــود

وبهذا الدمار الشامل يستطيع الشاعر ان يعلن انه قد اختار ختاما لقصيدته يصلح الوقوف عنده ، لانه وان لم يتحول الى شيء من التفاؤل فهو على الاقل قد ضمن خاتمته شيئا غير قليل من الاسى المبهم على المصير الانساني .

تلك هي القصيدة التي أراد السياب بها أن يمضي في نطاق القصيدة الطويلة (۱) ، وقد رأينا مدى تأثره فيها بالشاعرة الانجليزية ، ولكنه بذل قسطا كبيرا من الجهد ليستقل رغم الاتباع الدقيق ، وكان كأنما يترسم خطة مدروسة في هذا العمل ، فهو قد هيأ مادة جديدة ينطلق منها للحديث عن موضوع مشترك ، وحين رأى الشاعرة تتخذ رموزا معينة ، لم يقف عند حد استعارة تلك الرموز بل حاول أن يختلق رموزا جديدة يستقل بها ، وان يحشد لقصيدته اساطير لم تخطر لها على بال ، ومن مجموع القصيدة يتبين للقارىء أن الشاعر كان «يؤلف» بقوة الاحتذاء وأنه لم يكن «يبدع» . ولولا النقد الذي واجهته بعض اجزاء هذه القصيدة حين نشرت في الآداب ، لخيل لنا أن الشاعر كان الشاعر كان المناعر كان الشاعر كان القاعر كان القاعر كان الشاعر كان الشاعر كان الشاعر كان الشاعر كان ا

ماضيا في انشاء مقاطع اخرى يضيفها الى ما ألف . فان الموضوع كـــان فسيح المجال للتهويل ، والتهويل التصويري امر شديد الصلة بقلبــــه وعاطفته ، غير أن هذا التهويل يحتاج اندفاعا متضربا عجاجا ، ومثلما دفعه هذا التهويل في قصيدة «فجر السلام» الى اختيار شكل تقليدي ملىء بقعقعة توهم الجزالة كما يفعل الجواهري في كثير من قصائده ـــ فكذلك فعل الشاعر في هذه القصيدة ، ولم يبن على السياق الشعري الحديث منها سوى القسم الذي عنوانه «هياي ، كونغاي كونغاي» (١) ورغم ان هذا القسم حشد من مختلف الاقتباسات فانه ــ في نظري ــ أجمل ما في القصيدة ، ذلك أن السياق الشعري التقليدي يتطلب مع الايهام بالجزالة (وخير من ذلك مع الجزالة نفسها) وضوحا واستقبلالا في الدلالات اللفظية ، وهذا ما لم يحسنه السياب في كل محاولة من هــذا النوع ، لان المعاظلة إذا دخلت في السياق الجديــــد لابسة ثوبا مـــــن الغموض ، قبلت في الجو الايحائي العام دون تدقيق كثير ، أما في سياق القصيدة فانها عقبة امام الفهم الضروري ، ومن اساءة التقدير للشعــر القديم أن يظن شاعر معاصر كالسياب أن التعبير الجزل لا يتطلب شيئا وراء المحافظة على العلاقات النحوية ؛ وما كانت هذه العلاقات ــ على صحتها \_ لتصنع اسلوبا ، واذا اغتفر هذا في الاعجمي حـــين يحـــاول الكتابة بالعربية فانه لا يغتفر في عربي يعجب بأبي تمام والمتنبي .

وقد عاد الى هذه المحاولة في قصيدة بورسعيد فمزج فيها بين اللحنين القديم والجديد ، وهي على ما تمثله من حماسة طبيعية لقضية عادلـــة ومن ثورة على عدوان بمثل أحط انواع الغدر في تاريخنا اامربي الحديث فانها غير سديدة في المبنى الفني ، وعيبها هو العيب الـــذي وجدناه في قصيدة «فجر السلام» اعني عدم التمايز أو التدرج في دورات القصيدة، وعدم وجود ما يسو ع الانتقال الفني من لحن الى لحن ، وقيام العبارة

انشودة المطر ٦٠٠٠٠

المفتعلة حجر عثرة في سبيل تذوقه ، وللقارىء ان يتأمل الابيات التالية وأن يحاول نثرها فانه سيدرك ما اعنيه حين أصف شعر السياب بالالتواء التعبيري حين يريد أن يتشبث بأذيال الجزالة:

> حاشاك فالموت تورى فيك حدته اخفاه عنك التزام واشتباك يسد حتى اذا ارتد واستبشعت صورته من سدد النار في ايديك يوردها واحتاز في قلمه الاحقاب يزرعها

طعم الدم الحي ما يرقى به البشر في مثلها فهو حيث احتازه البصر ادركت اى انتصار ذلك الظفر ادركت ان الضحايا رد كاثرها فيك الاقل المضحى انها كثـــر كيد المغيرين منه الظن والنظــر فى جانب منه واستبسالك الثمر

القصيدة ، وأن تسأل نفسك في كثير من المواقف : لم قيل هــذا بادىء ذي بدء ، ثم : لم قيل هذا على هذا النحو ، لم تجد جوابا مقنعا ، انــه نقول \_مثلا\_ على النغمة الجديدة:

> كم من دفين كل ماء القنال في مده العاتي وفي جــزره يلقى على صدره عبئا من الظلماء \_ كانالقتال من اجل ان يرتاح في قبره.

ولو نثرت هذا الكلام لكان على النحو الآتي: «في ماء القنال قوم دفنوا ، وماء القنال ذو المد العاتي والجزر يلقي على صدورهم عبئا من الظلام ــ وما كان القتال الراهن الا لكى يرتاح اولئــك المدفونون في قبورهم». ماذا يريد الشاءر أن يقول ? أيريد أن يقول ان الثأر متصل ? أيريد ان يقول ان الذين ماتوا «سخرة» في حفر القنال انما وجدوا راحة نفوسهم في هؤلاء الابناء الذن اشعلوا نار القتال ليثأروا لهم ? قد يريد

ذلك ولكن أي تعبير احتوى مثل هذه الفكرة ? وكم يحتاج القارىء من حسن الظن بالشاعر ليوجه كلماته هذا التوجيه ? لهذا أحس أن السياب في هذه القصيدة \_ يعاني في اللحنين القديم والجديد قصورا في صياغة افكاره في تعبيرات مناسبة ، أقول «أفكاره» وأنا أعني انه كان هنا يصوغ افكارا محوطة بالانفعال ولم يكن يدو "ن صورة انفعال صحيح . ولعل أوضح اجزاء قصيدته هي التي تحدث فيها عن بطولة «القائد العربي» الكبير ، لانه كان في تلك اللحظة منفعلا بتلك البطولة وان اضطرته ظروف العراق حينئذ ثم طبيعة دار النشر التي تعهدت اصدار ديوان «انشودة المطر» الى أن يكني عن الاسم ب «سيف الدولة» في قوله:

يا أمة تصنع الاقدار من دمها لا تيأسي ان «سيف الدولة» القدر وهو يريدك ان تقرأ: «ان عبد الناصر القدر».

# الألوهينة والقصائدالكهفينه

لنعد الى «مرثية الآلهة» التي تحدث فيها عن أن الانسان منسذ القديم كان يعبد ما يخافه ويرجوه وأنه هو الذي كان يؤله الاشيساء ويعطيها اسماء مثل «تموز» و «اللات» و «زفس» ، وأن هذه الاسماء تدل على الانسان لا على حقيقة كبيرة غيبية ، وأن هذا امر لم يتغير حتى اليسوم :

ويا عهد كنا كابن حلاج واحدا مع الله ،ان ضاع الورى فهو ضائع

أي ليس هناك من خط فاصل بين الألوهية والانسانية ، فوحدة الوجود التي آمن بها الحلاج تعني أن مقتل الحلاج يترتب عليه فقدان الطرف الثاني من تلك الوحدة \_ فمثل هذه الفكرة قد بعث في قصائد هذه الفترة نغمة لم نكن نسمعها من قبل ابدا في شعره ؛ أعني ذلك الاستخفاف الصريح بفكرة التأليه وعدم التورع عن استعمال لغة جريئة لا تدل على اثر قوي لروح التدين في نفس الشاعر . وقد يبدو من المستغرب \_ أول الامر \_ أن تعلو هذه النغمة في قصائده التي تتحدث عن النضال العربي أو عن الاوضاع العربية عامة ، ولكن هذه الحقيقة نفسها تؤكد أن هذه الظاهرة في تلك القصائد انما كانت ذات دلالــة عكسية ، اعني أنها تدل على الألم الدفين لاندحار الانسان وما يؤمن به

### https://telegram.me/maktabatbaghdad

من مثل دينية . وتفسيرا لهذا الامر الذي يبدو محيرًا أقول ان الناس الذين يتحدث عنهم الشاعر في هذه الفترة ينقسمون في ثلاث فئات ( لا في فئتين قوية وضيعفة) : فئة الغزاة الذين يؤمنون بآلهة جديدة تحمل اسماء «نضار» و «فحم» و «حديد» وما اشبه ، وهم الذين يؤلهون قوتهم تحتاسماء ترمز الى تلك القوة، وهؤلاء هم الذين يسلطون «طائر الحديد» ليرمي الحضارة بحجارة من سجيل ، وقد سموا احيانا «التتر» وأحيانا اخرى «الصليبين» وهم يعودون في تاريخ الانسانية تحت اسماء مختلفة ، وقد ظهروا في المغرب العربي يحطمون ويقتلون ، كما تدفقوا تحت اسم «الصهيونية» الى المشرق العربي كطوفان مسن الظللام:

وانجرف المسيح مـــع العبــاب كان المسيح بجنبه الدامي ومئزره العتيق يسد ما حفرته ألسنة الكلاب

فاجتاحه الطوفان حتى ليس ينزف منه جنب او جبين (١)

والفئة الثانية هم الثائرون الذين ما يزال إلههم فيهم يحمل في مقدمتهم راية الثورة ، ـ إلههم العربي رمز الحياة والقوة ـ وتحطم على ايدي اولئك الثوار ما غداه من آلهة كانت تعبد لانها ترجى او تخشى :

وجاء عصر سار فيه الاله عريان يدمى كي يروسي الحياة واليوم ولئى محفل الالهة (٢)

وتحطمت التيجان ، وبدا الانطلاق يهز الشعوب من رقدتها ، ولهذا نسمع الشاعر يقول في خطابه لجميله بوحيرد :

<sup>(</sup>١) انشودة المطر: ٦١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٧٣

#### بالامس وارى قومك الالهة

ولكنه سرعان ما يرى فيها «نفحة من عالم الآلهة» ويريدهـــا أن ترفع أوراس الى السماء «حتى نمس الله حتى نثور» .

اما الفئة الثالثة فهي جماعة المغلوبين والمستسلمين الى سبات عميق، وهؤلاء هم جميع الشعوب العربية التي يصفها الشاعر بقوله:

إنا هنا كوم من الاعظم لم يبق فينا من مسيل الدم شيء نروي منه قلب الحياة إنا هنا موتى حفاة عراة (١)

هم سكان «وهران» التي لا تثور ــ وبما أن هؤلاء موتى ، لهذا مات محمد فيهم كما اندثرت معاني الالوهية بينهم :

فنحن جميعنا اموات انا ومحمد والله وهذا قبرنا : انقاض مئذنة معفَّرة عليها يكتب اسم محمد والله على كسر مبعثرة من الآجر والفخار (٢)

وحينما كان الناس ضعفاء مغلوبين باكين كان رمزهم الالهي على شاكلتهم. ولهذا ، كان في الريف يحمل راية الثوار ، أما في يافا فقد رآه القوم «يبكي في بقايا دار» :

وأبصرناه يهبط ارضنا يوما من السحب

<sup>(</sup>١) انشودة المطر: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٨٣٠

جريحا كان في احيائنا يمشي ويستجدي فلم نضمد له جرحا ولا ضحتى له منا بغير الخبز والانعام من عبد . (٣)

تلك هي الصورة العامة التي تتمثل للألوهية في قصائد هذه الفترة ومع اننا لا ننفي الجرأة التي صاحبت التعبير هنا ، كما لا ننفي ايمان الشاعر بان اله كل قوم يكون على شاكلتهم ، فاننا نرى أن الدافع لهذا التصور انما يمثل غيرة دينية على ما أصاب الشعوب العربية والاسلامية من ضعف شديد ، ولهذا ذهب في تيار هذه الغيرة المقترنة بروح الثورة يطلب ان يُعيد العرب – كما اعاد عرب المغرب فيهم – محمدا والهه «العربي» .

لهذا نجد في هذه القصائد التي يجوز تسميتها بالقصائد العربية ميزة فارقة من السهل تمثلها اذا نحسن تذكرنا حديث افلاطون في الجمهورية عن «الكهف» الذي يعيش فيه بنو الانسان اسرى ومسن ورائهم نار تنعكس على ضوئها اشباح الحقائق الخارجية فيظنونها حقائق ، حتى اذا قيض لاحد منهم ان يخرج الى النور الحقيقي بهره ضوء الشمس (رمز المثال الاسمى) ... أقول: ان هذه القصائسد «الكهفية» تمثل مسير الشاعر من خلال المفهومات الجماعية الى حومة الذات ، الى الكهف القديم المربح الذي يتمثل في الرحم او في القبر ، فهو على نحو ما يجد الراحة في أن يكون بين الموتى ، ويرى نفسه دائما دفينا ، لقد عاد الى مشكلة الموت ولكن لا ليكون وحده بسل ليكون مع موتى كثيرين من أمته ، وتخايله فكرة البولادة الجديدة أو الانطلاق من الكهف على لمعان أسنة الثائرين في المغرب ، ولهذا نسراه

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٨٥٠

يتلذذ بتعذيب الذات في المقارنة بين موته وموت من هم على شاكلت. وبين الاحياء ، ويتملكه الشعور بالخجل بل بالخزي من انه لم يستطع بعد أن يهب من رقدة القبر ، او ان ينطلق من ذلك الرحم المظلم ... ان الصراع بين الحقيقة الداخلية في الكهف ... أي الموت ... وبين الحياة في خارجه هو لحمة تلك القصائد وسداها ، وهذا لا يتضح الا اذا عرضنا لكل قصيدة منها بشيء من التحليل .

وأول هذه القصائد وهي «في المغرب العربي» تصور انسانا ميتا في المحقيقة ولكنه حين استيقظ رأى قبره ، وهذا رميز لانسان الشرق العربي الذي تحطمت حضارته (رمزها المئذنة التي كان قد كتب عليها اسم الله ومحمد) واندثرت ، وأخذ الغزاة الحفاة (لانه لا حضارة لهم) يركلون ذلك الحطام بأقدامهم دون اي اهتمام بقداسة تلك الرميوز الحضارية ، وعلى مقربة من قبر هذا الميت العائد الى اليقظة كان هناك قبر جده الذي صنع تلك الحضارة ، وصوته ينبعث من وراء القبر (١):

يا ودياننا ثوري ويا هذا الدم الباقي على الاجيـــال يا ارث الجماهـــير تشظـــّ الآن واسحق هـــذه الاغلال

وقد حقق هذا الجد انتصارات في ذي قار ، ولكن ابناءه انقسموا فريقين ، فريق حمل راية الثورة في جبال الريف وفريت عرف عار الهزيمة في يافا . ترى ما الذي حطم هذه الحضارة ? انها غارات الجراد من تتر وصليبيين وهما سيان ، فلما اندحر الصليبيون بالامس جاءوا اليوم ينتقمون لانفسهم من قوتنا وانتصارنا وانتصار إلهنا ، وهكذا ارتبط الماضي والحاضر بارتباط قبرين (كهفين متجاورين يعيش فيهما

<sup>(</sup>١) انشودة المطر: ٨٤.

الجد وحفيده) ، وما كاد هذا الربط يتم حتى تنفس عالم الاحياء ، وعلت تكبيرة الثوار واطلبت شمس النهضة من كوى حضارتنا في قصر (الحمراء».

#### وهب محمد وإلهه العربسي والانصار

فالقصيدة تفتتح بصورة كهفية يطل منها انسان المشرق العربي ، \_ يقوم من قبره \_ ليرى كيف كان القبر المجاور له سر تلك الحضارة التي تتمثل في آجرة نقش عليها اسم الله ومحمـــد ، ثم ليبصر الشمس \_ شمس الثورة الجديدة \_ تطلع من المعرب . ان هذه القصيدة من اشد القصائد التي لا يعتور بناءها افتعال او ضعف ، وكأنها قد وضعت عفوا ، فجاءت العفوية في خطتها اجمل من البناء المتعمد ، وفيها تتحد العلاقات بين الواقع والرموز ، وتعد المقارنة بين الحاضر والماضى وبين الحفيد والجد (وتغير معنى الالوهية بين ذي قار ويافا) وبــين المشرق العربي وألمغرب العربي وبين الصليبية ألقديمة والجديدة من اجمل مسا استطاع السياب ان يكتب في محتوى شعري ، اما الخاتمة التي تستشرف اليقظةالكلية لشقتي العالم العربى فانها مناشد النهايات ارتباطا بكل ما تقدمها . لقد نسج السياب تاريخ الامة العربية من خلال بضع لمحات ورموز، وكان رحب النفس رحب الافق طلقا رغم الدقة التركيبية في المبنى ، فجاء تقصيدته منطلقة متفتحة رغم انها اعتمدت على القاعدة الكهفية ، وما ذلك الالانه انحاز في النهاية الى الشمس ، الى اليقظة على الاضواء المنبثقة من كوى الحمراء . وأنا على يقين من ان الاستاذ صلاح عبد الصبور قد حكم على هذه القصيدة يوم نقدها حكسا سريعاً ، فان الوتر الديني فيها لا يعدو ان يكون عاملا مساعدا في تصوير ماضى امة اعتمدت في نهضتها على الدين ، وقد حاول الشاعر جهده ان يعطي لهذا الدين صبغة قومية لكي ينسجم مع موقفه الحديث كما ان القصيدة ليست بحاجة الى التمييز المستمر بين صوتين ، لان الصوت الثاني يشبه حديث الكورس في الرواية اليونانية ، وقد قص علينا هذا الصوت قصة غزو الجراد مرتين مرة في القديم ومرة في الحديث ، ولم تكن بالقصيدة من حاجة اليه في مواقف اخرى .

وثاني هذه القصائد وهي «قافلة الضياع» تتحدث عـن حـال اللاجئين الفلسطينيين ، وتعتمد في مبناها الصوري على مجموعة مــن الكهوف، فقافلة اللاجئين التي تحمل جثةهابيل لتدفنه ليستسوى صورة اخرى من هابيل المسلول الجائع المطروح في كهف او كهوف متلاصقة تسمى ـ على سبيل المجاز ـ بيوتا، وهذه الكهوف من الخيام والصفيح تقبع في كهف اكبر منها يسمى «الليل» \_ فالليل رحم كبير يضم هؤلاء الجائعين ، «ويجهض» ملقيا قوافل من السفن تحمل مهاجرين من اليهود ليحتلوا محلهم ، وهؤلاء الذين يطرحهم الليل ، يجرُّون معهم نارا شعارها : «انا النضار» وهي تعيد الى الحياة صورة «عجل سيناء الذهبي» ، وتحفر جدار النور ليتدفق منه الظلام فيجرف كل شيء حتى المسيح ، ولا ينجم عن طوفانها الا ظلام دامس تبنى منه دور اللاجئين ؛ ويرجع الشاعر بالبصر الى اول عهد اللاجئين بالتشرد فيرسم صورة للاجئة حبلى لكي يصور ما تقذفه الارجام الانسانية الى كهــف الليل الكبير ثم يعود فيبصر الكهف المظلم الواقع بين مساكن اللاجئين الجديدة ومساكنهم القديمة فيراه كهفا من ظلام يمتد الف عام \_ بئرا لا قرار لها كهاوية الجحيم ، ثم يعود الى اللاجئين في وضعهم الجديد فيرى كل ليلة من لياليهم رحما عقيما:

كم ليلة ظلماء كالرحم انتظرنا في دجاها نتلمس الدم في جوانبها ونعصر من قواها شع الوميض على رتاج سمائها مفتاح نارحتى حسبنا ان باب الصبح يفرج ـ ثم غار وغادر الحرس الحدود

هنالك في القصيدة اذن صورتان متعاقبتان: الليل ـ الرحم وما يضم من كهوف ، والنار الملتهبة التي تلاحق اطراف هذا الليل كأنرا الخيول ، وهي النار الخادعة التي كانت تضيء للقابعين في كهف افلاطون. بل هي اشد من ذلك لانها التهمت جدار النور (طمست مثال الخير الاسمى المتمثل في نور الشمس) ، واذا كان في القصيدة من اضطراب فانما مرده الى عدم التزام الشاعر بتدرج طبيعي والى تردده بين حال اللاجئين وتاريخ لجوئهم ، وقد كانت القصيدة تصويرا من خلال الكهوف مع شيء من التفجع على مصير اللاجئين .

وقد استغل السياب الطريقة السابقة في القصيدة الثالثة وهي «رسالة من مقبرة» وفيها يمجد ثورة الجزائر ، فعاد يتصور نفسه في داخل الكهف (القبر) وهو يصيح ، رامزا بذلك لانسان المشرق العربي الذي تغير كل شيء في حاضره حتى صح ان يسمى عالمه قبرا ، فالنور فيه دجى ، والشمس كرة جامدة ، والدود ينخر تلك الكرة : والناس في هذا الكهف اما جائعون : يطلبون من صاحب ذلك القبر « رطلا في هذا الكهف اما جائعون : يريدون ضياء من مقلتيه ، واما من لحمه الحي» ، واما اشقياء : يريدون ضياء من مقلتيه ، واما جواسيس : يحذرونه من الصعود الى الجلجلة ومن صخرة سيزيف . ولكنه رغم كل ذلك لا يزال يسمع اصواتا مدوية من خارج الكهف تجيء من عالم الشمس وتتحدر اليه اصداؤها الملونة وتنسكب في فوهة القبر ، فيتفاءل باقتراب مخاض «الرحم» الارضي ، لا بد ان يأتسي القبور مخاض تقذف فيه موتاها ، وتبعثها حية من جديد ، ان سيزيف «وهران» قد ثار وخرج الى الشمس ، ولكن ها هنا «وهران» اخرى (في المشرق) :

آه لوهران التي لا تثور

وتبدو هنا محافظة السياب على رمزي الكهف والشمس وعلى

صلة الاول منهما بالرحم ، الا ان هذه القصيدة ابسط مبنى من الاولى التي نسجت على منوالها ، ولهذا كانت اقرب منها الى العفوية ، وهي نموذج للتناتج الطبيعي بين المقدمة والخاتمة ولا تذهب روعتها الا اذا وضعت ازاء البناء المعقد الذي تمثله القصيدة الاولى «في المغرب العربي» ، لاشتراك القصيدتين في موضوع واحد ، ولكنها تمتاز على تلك القصيدة بالتلاحم القوي والتدرج المحكم في المدى القصير ، فهي لا تكلف القارىء شيئا من جهد لاستيعابها.

# تعبتيم في لمئنني والموضوع

تلك هي التي سميتها القصائد الكهفية ، وهي على اتفاقهـــا في الموضوع والمنطلق التصويري تتقارب في مستواها الفني ، حسبما وضحت . اما بقية قصائد هذه الفترة (عدا القصائد المتصلة بالقنبلة الذرية وبور سعيد) فليس بينها رابطة تجمعها موضوعيا ، وتتقارب قصيدة «تعتيم»(١) و «غارسيا لوركا»(٢) في المبنسى الذي يتمثل في الانسياب العفوي الحر النابع مـن لفظة . فكلمة «تنور» في كلتــــا القصيدتين هي المنبع ، الا انها في قصيدة لوركا تسير على نظام التضاد مع «الماء» فتبيح للتضاد بان ينتظم جميع القصيدة (كما عرضت مسن قبل) ؛ واما التنور في قصيدة «تعتيم» فانه مصدر النور الذي يكشف عن مُحياً المحبوبة وما يعتلج فيه من احزان وافراح ، وقد كان النور والنار مصدر وقاية الانسان الاول من الضواري حقا لانها كانت تفزع منهما ، فمن الخير ان تنطفىء النار والنور ويدفن الخبز في التنور حتى لا تكون النار سبب فنائنا ، فالبقاء في الديجور خير لنا ، لان النمور السماوية قد ترجمنا بالصخر والنار . وليس في شمعر السياب ما يضارع هذه القصيدة الجفاء للرمز مع استغلاله دون خلل . فالنور على وجــه

<sup>(</sup>١) انشبودة المطر: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) انشودة المطر : ٢٧ .

الحبيبة يفضح رغبتها الشهوانية ، بينما كان الانسان الاول يستعمل النار لطرد تلك الشهوة المتمثلة في النمور والاسود ، فمن الخير ان يضيع الحبيبان في احضان الظلام لكي يحتجبا فيما يريد ن تحقيقه عن اعين النمور في السماء ، وهي على عكس نمور الارض لا تخاف النار والنور بل تستعلهما لرؤية الاحياء الذين يمارسون شهواتهم وترميهم بحجارة الرجم . فالقصيدة لا تحمل شيئا من الموضوع النبيل ، ومع ذلك فانها شديدة الاحكام لبقة الرمز ، ولعل القارىء قد ادرك ان التنور والنمور (في الارض والسماء) ودفن الخبز والرجم كلها متصلة بحقيقة واحدة يراد الوصول اليها في حمى العتمة قبل ان يخيم «ليل القبور» . ان من يقرأ هذه القصيدة يعجب كيف استطاع السياب الذي كان يثقل القصيدة بالتوضيح والشرح والتعليق ـ ان يصل الى هذا المستوى من الالماع والتلميح .

وفي قصيدة «المخبر» لا يخطو السياب حطوة جديدة وانما يعود الى صورة مماثلة للتي رسمها في «حفار القبور» للانسان الذي يأكل من دفن الناس في الارض او في السجون (فالامر سيان) وهو يحاول ان يسوغ ما يأتيه ، مع شعور عميق بحقارة ما يصنع . وكذلك هو الامر في قصيدة «عرس في القرية» فانها عودة الى زواج الريفية الجميلة من ابن مدينة تري ، ففيها يحاول السياب ان يزاوج بين الاسى على مصير المحبوبة وبين كفاح الطبقات الكادحة فتجيء المزاوجية مضحكة كما حدث ذلك في قصيدته «حسناء القصر» وفي غيرها :

كان وهما هوانا فان القلوب والصبابات وقف على الاغنياء لا عشاب فلو لم نكن اغبياء ما رضينا بهذا ونحن الشعوب

والقصيدة بطيئة الحركة ، وفيها من الوضوح النثري ما يجعــل قوة التلميح في مثل قصيدة «تعتيم» اشد غرابة .

ولكن اغرب محاولاته جميعا في هذه الفترة هي «اغنية في شهر آب» (۱) ، وقد كان يحس ان القصيدة محاولة لكتابة الشعر باسلوب جديد ، ولهذا رأى ان يلمح الى بعض ما قد توحي ب القصيدة في رسالة الى الدكتور سهيل ادريس \_ تقدم اقتباس جزء منها \_ ولكن هذا الذي قاله لا يفسر شيئا على وجه الدقة ، واصح ما قاله هنالك ان تلك المحاولة كانت جديدة حقا بالنسبة لما كان قد نشر من قصائد .

لقد وجد قصيدة للوركا عنوانها: «أغنية يوم من تموز» فأحب ان يتغنى في شهر آب، لانه قد يفيد من رمز تموز ما يجعل حلول آب امرا محتما، ولعل الصلة بينه وبينلوركا لا تتجاوز هذا الحد كثيرا فيما يتعلق بهذه القصيدة \_ وشهر آب متأجج بالحرارة، ومع ذلك فان جو القصيدة يوحي ببرودة شديدة.

وتفتتح القصيدة بموت تموز الذي يرمز للخصب الشهواني والحب ودفء النهار ، قتله هذه المرة خنزير اسود هو الليل : «الخنزير الشرس» ، الذي يبدو ظلامه نقالة اسعاف او قطيعا من النساء ذوات العباءات السود ، الجوع والبرد يسيطران اثناء الليل على الاجساد التي تطلب دفء النهار فلا تجده ولهذا تفتعل تلك الاجساد الوانا من الدفء ، فربة البيت تريد ان تذكي النار في جسدها بسماع موسيقي الجاز ، وهي تحس ان «الليل شقاء» ... وامامها المربية الزنجية وهي كالغابة تربض بردانة » ايضا . وتجيء الزائرات وقد تدثرن بالفراء ح ذئبات يلبسن جلود ذئاب ويطيف باثدائهن المتنمرة عرام النمور لويأخذن في السمر فتلهب الاماني فيهن التوق ولكن الخيال لا يشبع :

<sup>(</sup>١) انشودة المطر: ٢٢.

ولهذا تأكل منه الضيفة وتظل جوعانة كجوع ربة البيت. وتتسلل الاحاديث مطيفة بمن خطبت ومن فسخت خطبتها ، وهذه النار التي تأكل لحوم البشر نوع آخر من طلب الدفء حين يكون القمر نفسه مبتردا في الافق ، ورويدا رويد! تحس الضيفة بالبرد رغم تدثرها بالفراء ، فقد اذكت القصص المثيرة النار في دمها ولكنها عادت فانطفأت ... وتتسمع النساء على ما يحدث في الخارج فلا يسمعن الا صوت الليل والجليد وعواء الذئاب ... عندئذ تتوجه ربة البيت الى زوجها ليأتي ويشاطرها شيئا من البرد (لان الضيفة مبتردة ايضا مثلها) فهي تريد ان تبعث الحرارة في دمها باغتياب الناس أي أكل لحومهم مقبرة . وقد اسقط السياب جزءا من القصيدة كان قد نشره في الآداب مقبرة . وقد اسقط السياب جزءا من القصيدة كان قد نشره في الآداب صديق او بار ، وان زوجته لا ترى مفاجأة في عودته سواء جاء في طديق او بار ، وان زوجته لا ترى مفاجأة في عودته سواء جاء في الموعد او تأخر :

لا لوم عليه فقد اعطى ما اطلب منه ولا عتب خدم ورياش ملء البيت وابهة ... دنيا ونقود

وفيه منظر للسيدات وهن يقرأن البخت على سطور فنجان :

ماس وبقيتها ذهب

وهدية والدها ? الله هدية والدها عجب : صياد بدين يديه شباك تتلامح مهلأى بالاسماك ذهب وزعانف من فضه ولآلىء توهم ان هياكلها ذهب

وتتعوذ مرجانة ، ابنة الرقى والتعاويذ ، من عقد السحر «والليل الراكد بالخضر» ، وهذا الجزء من القصيدة يزيد الصورة وضوحا ويفسر نداء المرأة لزوجها من بعد ، ويضفي على حياة نساء الطبقة المترفة مزيدا من الوضوح ولكنه يفضح القصيدة لانه يعتمد التصريح لا التلميح وخاصة عندما تتحدث ربة البيت عن عودة الزوج وهي يقظى مسهدة والضياء ينساب من شق الباب اذ يفتحه لدى عودته :

#### كالماء المالح اشرب حتى تنفطر اغواري

ولذلك كان حذفها اشد انسجاما مع قوة الايحاء ؛ وفي رموز الذهب والفضة المتحولين الى سمك والسمك الذي يحمل زعانف من ذهب وفضة ما يعد تراوحا صريحا بين الثراء الباذخ والجنس دون ان يكون في احدهما تعويض عن الآخر لان كليهما يمثلان شهوة نفس ظامئة الى التعويض .

ولو انا حذفنا كلمة «تموز» وقلنا «مات النهار» حين قتله الليل لم تغير شيء في القصيدة ظاهريا ، ومع ذلك فان رمز تموز الذي لمسم يتكرر الا كاللازمة المترددة يعد اساسا هاما في القصيدة التي تمثل كناية متقنة من تسلسلا ونغما من عن مدى الفراغ الذي تعانيمه نساء الطبقات الغنية ، وعن حاجتهن الى رد الجوع (رغم كثرة الطعام) وصد أبرد (رغم كثافة الفراء) لان الجوع والبرد يعنيان هنا الحاجة الى الدفء المستمد من الحب والعمل والرجولة ، ولكن فقدان هذه الامور يجعل البرد يسيطر على مظاهر الطبيعة في يجعل البرد يسيطر على حياة البيت (كما يسيطر على مظاهر الطبيعة في الخارج) ويحيل كل دفء مصطنع دفئا قصير الاجل ، فلا الفراء نافعة ولا الاحاديث عن المحبين ومغامراتهم مسعفة ولا اكل لحوم البشر بالغيبة يرد البرد القابع في العظام ... ومن اين يجيء الدفء اذا كان قلب الزوج جبًانة ? ان القصيدة من كما ترى من تضخيم للفكرة في قلب الزوج جبًانة ? ان القصيدة من كما ترى من تضخيم للفكرة في

«تعتيم» وتوسيع لحدودها ، بحيث تخرج القصيدة من حدود الكناية عن رغبة رجل وامرأة قادرين على تحقيق ما يريدان الى التعبير عن الجوع المستبد بعالم ألمرأة لان الخنزير البرى قسد طعن تموز طعنسة قاتلة ، واذا رجعنا الى الاسطورة القديمة عرفنا منها ان الطعنة قد اصابته في رمز الفحولة ، ولذلك كان هذا البرد الغريب في شهر آب ، وسيطر ذلك الجوع واصبح الليل «نهارا مسدودا» . فالقصيدة صورة لانبتار العلاقات او رمز عن العنة التامة في عالم المظاهر الكاذبة والترف الزائف ، وكل ما يتصل ب ، حتى المربية الزنجية «كالعابة تربض بردانة» . هل هذه القصيدة اصيلة او انها صورة مستعارة ? ان السياب لم يعودنا ان يكون الحوار كما هو هنا ، ولم نألف لديه هذه النقلات الخاطفة ، ولا هذه السخرية العميقة ، ولا امثال هذه الصور : «الليل نهار مسدود» و «كالغابة تربض بردانة» و «والبسرد ينث مسن القمسر فنلوذ بمدفأة من اعراض البشر» و «الظلماء نقالة موتى سائقها اعمى» لها ، ويكفينا أن السياب نفسه سماها «محاولة جديدة» (١) .

وخلاصة ما هنالك ان المدى الذي حاول السياب ان يروده في قصائد هذه الفترة كان واسعا رحبا ، وان اخفاق بعض محاولات يكشف عن استعداد عنيد للتغلب على كل عقبة تعترض نهوضه بعب الابداع الفني ، حتى استطاع في قصيدة «انشودة المطر» والقصائد الكهفيات وفي «غارسيا لوركا» و «تعتيم» ثم على نحو غريب في «اغنية في شهر آب» ان يضع نماذج متنوعة لما تستطيع ان تحققه القصيدة

<sup>(</sup>۱) لا اعلم ان كانت القصيدة قد اثارت اية مناقشة حولها فقد طرحتها الآداب على القراء وطلبت ان يبدوا فيها آراءهم . ولم يقل الاستاذ هنري صعب الخوري ، الذي نقدها في العدد التالي ، شيئا واضحا حولها .

الحديثة ، مهما تكن موضوعاتها متباعدة . لقد قـــدر للسياب ان ينشر جناحين عريضين يشرف بهما على افق مديد ، ولم يكن اسير نظريــة محورية تملي عليه نفسها في صور متعددة ؛ ولكن هل يستطيع الشاعر أن يظل فاردا جناحيه على هذا النحو مدة طويلة ? أن من يتابع التطور الفني للسياب سيحس انه قد اصيب بالارهاق وانه كان يسير بخطي سريعة الى تضييق المدى ، وكان ضيق المدى يشعره انه قد وجــد ذاته مرة اخرى ، وانه يريد العودة من دنيا الآخرين الى دنياه الخاصة . وكان تأثره باديث سيتول مفيدا في البداية ولكنه غرس في نفسه بذورا لم يستطع التخلص منها في المرحلة التالية . ومن الهام ان تتذكر ان عمر الحديث عن العرب والقومية العربية لم يطل ، ولكن الغربة عن جيكور كانت قد طالت : عشر سنوات قضاها الشاعر وهو يتحدث عن الحرب والسلام والمشكلات الاجتماعية في المدينة ومآسي القنبلة الذرية ونهضة المغرب العربي والعدوان على بور سعيد وحقارة المخبرين وعن غارسيا لوركا وعن خواء الطبقات الغنية ، وفي تلك الاثناء خاض معارك ادبية ومشاجرات يدوية وخطب في مؤتمر ادباء العرب في بلودان ... افلا يحق له ان يعود بعد كل هذا التطواف الى جيكور ? - ۶ -سلال الصبار في بابل

## ببرالنف يروكضحافة

لم ينشر السياب في عامي ١٩٥٧ ، ١٩٥٨ الا اربع قصائد : ثلاث وواحدة ــ بعد فترة من الانقطاع ــ في مجلــة الآداب (آب ١٩٥٨) ، وكان انفصاله عن مجلة الآداب عفويا غير ناجم عـن نفور او استياء ، اذ ظل حتى تاريخ متأخر ينظر الى المجلتين نظرة من يسوى بينهما ، فهو يقول في رسالة الى الشاعر ادونيس (على أحمد سعيد) لعلها من رسائل عام .١٩٦٠ : «بودي لو امكن نشرها (اي قصيدته) في مجلة شعر او الآداب او سواهما»(١) . وكل ما هنالك ان السياب كان بحاجة الى مورد آخر من الرزق وقد اتاحت له مجلة شعر مثل هذا المورد ، فتحول اليها تلقائيا ، وابتعد عن الآداب بعض ابتعاد ؛ واراد القائمون على تلك المجلة ان يوثقوا صلته بهم ، فدعوه الى بيروت بعد ان نشر اول قصيدة في المجلة لاخياء امسية شعرية ـ وكانوا يعقدون مشـل هذه الحلقة مساء كل خميس ـ . وقد قضى السياب في بيروت عشرة ايام القي فيها بعض قصائده وكلمة عن الشعر في احد مدرجات الجامعة الامريكية ، وسجلت له الآنسة فايزة طه مقابلة اذاعية بثتها الاذاعــة

<sup>(</sup>١) الرسالة غير مؤرخة ولكن القصيدة المشار اليها تحمل تاريخ ١٩٦٠

اللبنانية ، وتعرف الى عدد من الادباء في بيروت ، وفي المحاضرة التسي القاها السياب مقدمة للامسية الشعرية تحدث عن الشاعر في العصر الحديث فرأى ان صورته المنطبعة في ذهنه هي صورة «القديس يوحنا وقد افترست عينيه رؤياه وهو يبصر الخطايا السبع تطبق على العالم كأنها اخطبوط هائل ، والحق ان اغلب الشعراء العظام كانوا طوال القرون انماطا من القديس يوحنا ، من دانتي الى شيكسبير الى جوته الى ت . س. اليوت واديث سيتول» (١) وقارن في تلك الكلمة بين الشعر والدين فوجدهما يتفقان في انعدام النفعية ، وفسر اقبال الشاعر الحديث على الاسطورة فذهب الى ان العلة في ذلك انعدام القيم الشعرية في حياتنا الحاضرة لغلبة المادة على الروح ، ولهذا يلجأ الشاعر الى عالم آخر يحس فيه بالارتياح ليبني عوالم «يتحدى بها منطق الذهب والحديد» وختم كلمته بقوله : «ما زلنا نحاول ونجرب ولكنا واثقون من شيء واحد : اننا سنمهد الطريق لجيل جديد من الشعراء سيجعل الشعر العربي مقروءا في العالم كله» (٢).

ولست اناقش هنا آراء السياب ، في هذه الكلمة ، ولكني اود ان يتنبه القارىء فيها الى هذا المنطلق «الروحاني» الذي يعتمده الشاعر في تصوره للشعر ، والى مدى صلته بتلك الواقعية القديمة التي تحدث عنها في مؤتمر الادباء ، والى هذا الوصل بين الروحانية وصورة القديس يوحنا ، فذلك مما قد يحدد معالم موقف جديد .

وحين عاد السياب من الربوع اللبنانية الى بغداد كانت النشوة ما تزال تعمر جوانحه ، وهذا ما يتمثل في اجوبته على اسئلة وجهها اليه احد محرري العدد الاسبوعي من جريدة «الشعب» البغدادية ،

<sup>(</sup>۱) مجلة شعر ، العدد ٣ ، ص : ۱۱۱ .

<sup>(</sup>٢) المصدر أفسه .

حيث قال : «وقد استغرق القاء الشعر من قبلي ساعة من الزمن ولكن الجمهور طالب بالمزيد فألقيت عليهم قصيدة اخرى ... ولكنهم ابوا الا ان استمر في تقديم قصائد اخرى ، وقد طلب واحد منهم (قصيدة) «المومس العمياء» ولما بينت لهم ان هذه القصيدة تستغرق ساعة من الزمن اجابوا جميعا: اتنا مستعدون للسماع ، هات ما عندك»(١) ، وتكاد النشوة تصبح نوعا من الغيبوبة الصوفية حين تسمعه يقول : «وفي تلك الجلسة قررت الجامعة الامريكية ــ قسم اللغة العربية ــ الاعتراف بالشعر الحر بادخاله في مناهج السنة القادمة» ... ولهــذا جعل الصحفي عنوان «ريبورتاجه» مستمدا من هذه النشوة الغيبوبية حين كتب : «اخيرا اقتحم الشعر الحر ابواب الجامعة الامريكية» ، والسامع عن بعد قد يجره هذا العنوان الى الربـط بين الفروسيــة واقتحام القلاع ، وما كان السياب ذلك الفارس ولا كانت جـــدران الجامعة الامريكية تلك القلعة ، ولكن النشوة الغامرة ترسم امام الذهن اخيلة عجيبة ، وكان الزهو الذاتي والقطري قد اتحدا معاحين قال : «لقد ثبت لي ان الشعر العراقي الحر متقدم على جميع ما هــو موجود في البلاد العربية من حيث الكمية والجودة » ـ يرسل هـــــذا الحكم بعد ان تعرف الى عدد غير قليل من شعراء لبنـــان ، وبخاصة المنتمين الى مجلة «شعر».

ووجد الصحفي في الشاعر نفسا متفتحة لارسال الاحكام النقدية ، ولم لا يكون كذلك وهو الذي يحمل آراء نقدية في الشعر والشعراء ، فتحدث عن بلند الحيدري ومحمود البريكان وموسى النقدي وعلي الحلي وكاظم جواد ، ولم ينس ان يغمز ديوان البياتي الاخير « المجد للاطفال والزيتون» وديوان نازك الاخير «قرارة الموجة» ويقول في هذا

<sup>(</sup>۱) العدد الاسبوعي من جريدة الشعب رقم ٣٨٦٢ (بتاريخ ٢/٢٢ ١٩٥٧) •

الثاني: «نازك الملائكة اكبر من ديوانها» ـ وهو حكم غريب حقا ـ ثم ان يقول اخيرا في مهدي الجواهري ، انه «قد اخذ مكانه الى جانب المتنبي وابي تمام وهو اعظم من اختتمت به هذه الحلقة الذهبية من شعرائنـا العظام البادئين بطرفة بن العبد والمنتهين بالمعري قبل الجواهري الجواهري . اما كيف انتهت الحلقة بالمعري ثم وجد فيها الجواهري بعد الانتهاء ، فأمر يرجع فيه الى قدرة السياب على فهم معنى البداية والنهاية ، وحين يقول السياب : «إن شوقي يبدو قزما الى جانب الجواهري العظيم» فانه يمعن في تحكيم العلاقات الشخصية وبسط ظلها على مقاييس الادب والنقد .

وربما صح ان نقف هنا على ما قاله في صديقه القديم كاظم جواد، لا لقيمة في الكلام نفسه وانما لما اثاره من غبار ، فقد قال في الشاعر الذي كان صديقا : « يبلغ قمة الاجادة عندما يكتب عن نفسه دون ان يقلد احدا ولكنه يعتمد على الهياج في اغلب قصائده مما يفسد عليه امكانياته » ، ووقعت لفظة «الهياج» موقعا مثيرا من نفس كاظم فكتب في احد الاعداد الاسبوعية من جريدة الشعب يتهم السياب بانه استورد في رحلته قيما نقدية من لبنان ، وان من حقه ان يفرض هذه القيم على نفسه ولكن ليس من حقه ان يفرضها على الآخرين ، وقال كاظم : «فاذا كان الحماس في سبيل القضية العربية او الفورة في سبيل الحت والانسانية ، واذا كانت الصراحه يمكن ان تدرج تحت كلمة تهيج فانا فخور جدا ان اكون دائما من المتهيجين ، اما انطفاء الآخرين ، اما موتهم الكسيح ، اما نهايتهم فلتدرج تحت الفاظ الحكمة والتأني والفسن الصحيح ...» (١) ولم ينس كاظم ان يعلن عن ديوانه الذي يوشك ان يصدر وان يتحدى السياب بأن يثبت عليه التقليد في قصيدة واحسدة وصدر وان يتحدى السياب بأن يثبت عليه التقليد في قصيدة واحسدة

<sup>(</sup>۱) العدد الاسبوعي من جريدة الشعب رقم ٣٨٧٦ (تاريخ ١٩٥٧/٧/٦)

من قصائده ، وهدد السياب بأنه سيتولى في القريب الكشف عن مصادر شِعره «الذي رفعته يوما ما جهة معرونة في العراق والذي ترفعه الآن جهة معروفة في لبنان»(١) ونسي في غضبته كل حديث سابق عن الشاعر الذي لم يوف حقه من الشهرة (٢٦) . وكان رد السياب على هذه الثورة ذا طرفين ، ففي الطرف الاول نشر قبل الرد مقالاً عن عبد الملك نوري الذي كان كاظم جواد يقرن بينه وبين البياتي ويحاول تحطيم الاثنين بعاً ، وجعل عنوانه «عبد الملك نوري القصصى الاول ... عبقرية لم توف حقها من التقدير» وانهى مقاله بقوله : « وانه لمما يخجلنا ... ان تقوم بيننا عبقرية كعبقرية عبد الملك نوري دون ان نوفيها حقها مسن التقدير» (٣) ، وفي الطرف الثاني تناول كلمة كاظم جواد بالتفنيد فرأى فيها صورة «للتهيج» الذي نسبه اليه ، وغمز مــن بطولته ، وقرر ان قصيدة «لعنة بغداد» من شعر كاظم قد قسمت الى شقق (لانه شخص صريح!!) «فشقة للاخوان المسلمين وشقة للشيوعيين وشقة للاستقلاليين وشقة لانصار السلام وشقة للقوميين» \_ يعني ان صديق القديم (الذي اصبح المحامي الشاعر كاظم جواد) يعازل جميع الفئات السياسية في العبراق ــ وتحداه ان يفي بتهديده فيكشف غين مصادر شعر السياب ، وسخر من دعواه بان الشيوعيين رفعوا من قدر شعوه في العراق وان «فئة جديدة» تحاول ان ترفع شعره في لبنان فقال : «فأما 

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۲) كان التنافر قد بدا بين الحليفين قبل هذا ، اذ نجد الاستاذ كاظهم حواد يقول في السياب (١٩٥٦) : «وبالمناسبة فان هذا الشاعر الرومانتيكي قد انتهى ولن يشفع له بعد الآن تشجيع اصدقائه ولا اسلوبه النثري العقيم في كتاباته الاخيرة» (آراء: ٨٤) وانظر غمهزه لدعوى السياب بانه البادىء بحركة تحرير الشكل في القصيدة (ص: ٥٠) .

<sup>(</sup>٣) العدّد الاسبوعي من جريدة الشعب رقم: ١٣٨٧٦.

يتقرب اليها كاظم جواد نفسه عسى ان ترفع شعره ـ فالحق ان شعري لم يرتفع الا بعد ان سخطت تلك الجهة المعروفة عليه وعلي ، واما عــن الجهة المعروفة في لبنان التي ترفع شعري الآن فلم يبلغ بي التدهور بعد حد النزول الى مثل هذا الحضيض ، وليس في حياتي كلها مثل هذا الميل الى النزول اليه ... كما في حياة (بعضهم)» (١) . ترى ما هو الحضيض الذي كان لدى الشاعر صورة له حين اتهم بأن هناك جهة يكون طرفا في هذه الخصومة وما تثيره من اتهامات متبادلة ، ولكـن النظرة الموضوعية تستدعي ان نسجل بأن الحاجة المادية المرهقة لــــدى السياب (ولعل للحياة الزوجية هنا اثرها القوي في مضاعفة تلك الحاجة) لم تترك للسياب فرصة الاختيار ، فأخذ يهتم بالمكافأة التي ينالها على جهده دون أن يتوقف للسؤال عن مصدرها ، اقول : انه كان في حاجة ماسة الى ما تدفعه له مجلة «شعر» لقاء قصائده ، ولكن ما كان يتقاضاه من وظيفته مع هذا الدخل الاضافي البسيط لم يكن يكفيه ، ولهذا وجد نفسه يعمل صحفيا في جريدة «الشعب» وفي العدد الاسبوعي منها بوجه الخصوص ، وهنا اترك للمحامي العبطة حق التعليق على هذه العلاقة بين الشاعر والصحيفة وذلك حيث يقول : «ان انتساب السياب للجريدة لم يرض الجهات الوطنية وسجل صفحة اخسرى لا تناسب ماضيه وتجرده» <sup>(۲)</sup> .

ولا ريب في ان قلة قصائد هـذه الفترة انما تعـود اولا الى استنزاف النشاط في الوظيفة وفي العمل الصحفي ، فقد كان الى جانب

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) العبطة : ١٦ ، وليس لي من تعليق على هذا الرأي وانما انقله هنا لانه يصور احساس بعض اصدقاء السياب نحو انتمائه لتلك الصحيفة .

عمله الرسمي يترجم للجريدة ويكتب في عددها الاسبوعي صفحة ادبية. وتتفاوت كتابات السياب في موضوعها فهي تتناول نقد القصاصين مثل عبد الملك نوري ومهدي عيسى الصقر ، او تصور شيئا من ذكرياته او ترسم مقابلة صحفية او تتناول صورا من الحياة في «اسكتسات» خفيفة ، اكثر الحوار فيها مكتوب باللهجة العامية العراقية وخاصة في سلسلة عنوانها «اسبوعيات ام رزوقي» وهي صور لا تعدو «الدردشة» والنقد الخفيف لبعض الجوانب في المجتمع ، وليس في الصور ما يشير الى نجاح في صياغة قصة قصيرة ، وكان آخرها صدورا قبل يومين من نشوب الثورة في العراق (١٤ تموز ١٩٥٨).

ولعل من المفيد ان تتذكر قوله في نقد قصص الصقر: «ابطال قصصه يبحثون عن الحب خلال بحثهم الدوب عن الخبر ، عن الحب الذي لا يكلف مالا ولا وقتا ، عن حب يومي كالخبز اليومي ... ربما اجتذبته حياة اللهو فيها (في المدينة) فترة من حيات ، ولكن الريفي الكامن في اعماقه ينتصر في النهاية ، وتنتصر الحياة الزوجية المستقرة ، بين بكاء الاطفال وضجيجهم الحلو ، هذه الحياة التي يعرفها القريون ويؤثرونها اكثر مما يعرف ويؤثرها ابناء المدينة» (١٠) ، فان السياب هنا الما يرى ذاته في صفحة مهدي الصقر ، ويتحدث عن قيمه وانتصاره او ظمأه النفسى الى ذلك الانتصار .

<sup>(</sup>۱) العدد الاسبوعي من جريدة الشعب (رقم ٣٨٦٩) بتاريخ ٦/٢٩

## ولكن . . متى كنت شيوعيّا

فيمًا كان بدر منصرفا الى ملء الصفحة الادبية في جريدة الشعب بدردشة «ام رزوقي» ، انفجرت ثورة تموز (۱۹۵۸) ، فانهارت سياسة الاحلاف في الصميم ؛ وكان عنصر المفاجأة في تلك الثورة مشــار دهشة بالغة ، اذ لم يكن احد يتصور انها ستقع حين وقعت ، واليــــك ما يقوله أحد من درسوا هذه الثورة في وصف الفترة السابقة لها فورا : «لكن اولئك الذين كانوا في الماضي ينتقدون ويحملون على العهد سكتوا الآن على مضض وامتنعوا عن الحديث في هذه المواضيع حتى الى اصدقائهم ، اذ انعدمت الثقة واستشرى الخوف وامتـــد اليأس والقنوط فالارهاب والفساد قد آتيا اكلهما وقاما بواجبهما ولم تبــق هناك رغبة فورية بالثورة ، كما كان الامر قبل سنوات ، واي اضطراب سرعان ما يبلغ عنه وتتخذ اغنف الاجراءات لقمعه ... واخذ الناس يهيئون عقولهم ويعدون انفسهم لتقبل استمرار الاحوال الراهنة على ما هي عليه وخيــل للجميع ان اي امــل في ثورة ناجحــة قـــد زال وانتهی»<sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>١) كاركتاكوس: ٥٦ (من الترجمة العربية) .

ومع ذلك فان الاحساس التنبؤي في شعر بدر كان يومى، مسن بعيد الى تغير الحال ، ولم يكن هذا يتطلب قوة حدس الهامية فذة فان الناس اذا لم يطمئنوا الى ان التغيير آت محتوم في مثل اوضاع العراق حينئذ ، توارى من قدام عيونهم كل معنى للحياة والوجود ولما يتصل بالحياة والوجود من قيم ، ولهذا عبر بدر في قصائد هذه الفترة عن اللهفة الى الموت :

فيدلهم في دميي حين الى رصاصة يشق ثلجها الزؤام أعماق صدري ، كالجحيم يشعل العظام (١)

وعن النقمة الغامضة على ما لا تحديد له :

اود لو عدوت اعضد المكافحين اشد قبضتي ثم اصفع القدر (۲)

وعن ان العذاب المرعب ارهاص بمحاض المدينة (٢) وصوّر في قصيدة «مدينة بلا مطر» (٤) ما تعانيه بابل من ظمأ وجفاف وجـوع ، ولكنه انتهى الى ان المطر لا بد من ان يهطل :

لتعلم ان بابل سوف تغسل من خطاياها .

ولهذا وجد في الثورة حقيقة زوال الكابوس الفادح فحياها بقصيدة لم تنشر في واحد من دواوينه ، ولكن العهد لم يطل بالثورة حتى اخذ عبد الكريم قاسم يضرّب فيها بين القوى المختلات ، ويدفع بموجة من موجات تلك القوى الى اقصى اندفاعها ثم يثير موجة اخرى

<sup>(</sup>١) ديوان انشودة المطر: ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٤٤٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١٧٢ .

لتكبحها ، وبذلك يكفل استمراره في لعبة الصوالجة . وكانت الموجــة الاولى التي ترك لها حرية التدحرج الى غايتها هي الفئات الشيوعية ، وقد سار في تيارها جميع الذين وجدوا انهم يستطيعون جني الثمار العاجلة من الانتماء اليها ، والسيل اذا اندفع حمــل القش والحطب والحصى وجرف التراب من حول اصول الشجر . ويعتقد الشاعر على السبتى ان السياب في تلك الفترة حاول الاتصال بالشيوعيين فصدوه وقربواً اليهم البياتي . ولكن السياب نفسه يتحدث في معرض الفخر بأن الشيوعيين كانوا يتوقعون منه العودة الى صفوفهم «كما عاد اليها المئات من الجبناء الذين قدموا البراءات ونبذوا الشيوعية في عهد نوري السعيد»(أ) الا انه لم يتراجع عن موقفه ازاءهم ، ومما يضعف روايـــة الاستاذ السبتي ان وجود السياب والبياتي في حزب واحد ليس فيـــه تناقض ، اذا شاء السياب نفسه العودة الى الحزب ؛ ويتفق الاستاذ السبتى والدكتور عبدالله السياب (اخوه الاكبر) مع ما يقوله بدر عن المشكلة التى وسعت شقة الخلاف بين بدر والشيوعيين اعنى التوقيع على عريضة \_ وقد اضطر بدر حين كتب في ظل عبد الكريم قاسم الى ان يسكت عن ملابسات تلك العريضة وفحواهـــا ـــ الا اننا نعلم مــــا قاله الدكتور عبدالله والاستاذ السبتي ان العريضة كانت تنص عــــلى استنكار ثورة الشواف في الموصل وتنسب تدبيرها الى الرئيس جمال عبد الناصر ، فرفض السياب ان يوقع عليها ، وقال : انني اؤيد عمل الشواف ولا اعده مؤامرة ، ويزيد السبتي على هذا قوله : ان مسئولا شيوعيا كبيرا آنذاك طلب اليه ان يكتب (وينشر) قصيدة في هجاء الرئيس عبد الناصر ، فبذلك يثبت حسن نيت، تجاه الشيوعيين الا انه ابي ذلك ايضا ، ولعل هذا حدث بعد فصله من وظيفته .

وقد جاء فصله من الوظيفة نتيجة موقفه من العريضة التي تدين

<sup>(</sup>۱) الحرية ، العدد: **١**٤٤٤ .

ثورة الشواف ، اذ نشب بينه وبين حامل العريضة مهاترة كلاميـــة وسباب ، وما لبث حامل العريضة ان صاح : «الله اكبر ، يسب الزعيم ويمدح جمال عبد الناصر» ؛ وسنحت الفرصة لبعض الناقمين عليه من زملائه كي يتخلصوا منه ، فكتبوا كتابا الي وزارة الاقتصاد شحنوه بتهم متعددة من جملتها «انه شوهد وهو يبتسم يوم مؤامرة الشواف»، فاستدعاه معاون شرطة العباخانة للتحقيق ، ولما هم بالذهاب تحلق حوله عدد من زملائه ومنعوه من الخروج ، وصبوا على رأسه سيلا مـــن الشتائم : «وجاءت الرفيقة الشريفة تماضر وصارت تسبني سبا بديئا يندي له جبين كل عذراء» ، ثم حضر شرطي الامن فاقتاده الى المركز ومعه شاهدان ضده هما نوري الراويوداود سلمان ، وفي المركز غير نوري اسمه وسمى نفسه احمد محمود ؛ وسئل الشاهدان في التحقيق : هل سب الزعيم او الجمهورية او احد المسئولين فاجابا بالنفي ، فخرج من التوقيف ولكن بعد ان فصل من عمله <sup>(١)</sup> . ويقول الدكتور عبد الله ان نوری الراوی ــ وهو رسام ــ کان من اصدقاء بدر ، غیر انه لم يتورع عن ان يشهد ضده بألباطل .

ويقول الاستاذ محمود العبطة: «وفي سنة ١٩٥٨ أرسل الي شخصا يطلب مني التماس شقيقي محمد العبطة المحامي لاجل التوكل عنه عندما اوقف في تلك السنة ، وقد قام الاخ بما التمس منه واخرجه بكفالة» (٢).

غير ان فصله من العمل وقع على نفسه وقوع الصاعقة ، وزاده شعورا بالحيرة اخفاقه في الحصول على عمل جديد ، فقد قدم طلبا الى شركة نفط البصرة ليعمل فيها مترجما ، وعين موعد للمقابلة ، ولكن

<sup>(</sup>١) بايجاز عن عدد الحرية : ١٤٤٤ .

<sup>(</sup>٢). العبطة: ١٦٠.

مديرية شئون النفط تراجعت عن توظيفه قبل الموعد بقليلل (١). وكانت مسئولياته العائلية تجعل فقدان مورد الرزق شبيها بالقتل اذكان يعول ، الى جانب زوجه ، طفلين هما غيلان وغيداء.

واخذ اخوه مصطفى يلومه لما حدث ، ويحمله المسئولية الكاملة فيه ، ويؤكد له في الوقت ذاته ان عزيز الحاج ــ الذي كان زميلا له في دار المعلمين ــ ما يزال يكن له المحبة والتقدير ، وانه يحب ان يراه ، وقد يسعفه بنفوذه في العودة الى عمله . وتوجه بدر الى ادارة جريدة «اتحاد الشعب» ليقابل زميله القديم فلم يجده هنالك وانما وجد جمال الحيدري وحمزة سلمان ، وكلاهما صديق له، فاستقبلاه بترحيب وعبرا عن اسفهما لفصله من العمل ، ولكنهما قالا له : ان قضية فصله ليست موضوع بحث وانما يجدر به ان يسجل على ورقة قصة اختلافه مع الحزب الشيوعي ليدرسها الحزب ويصدر بشأنها قرارا حاسما (٢). وكان واضحا ان السياب قد وافق ضمنا على الاحتكام لرأي الحزب ؛ ترى لو أن الحزب قرر أعادته إلى وظيفته لقاء انتمائه من جديد فماذا يكون موقفه من ذلك ? ان استبعاد قضية الفصل وهـــى الهدف الاول الذي كان يسعى السياب لكسب الوساطة من اجله لم يكن في مصلحة السياب، لان الامر الملح هو العودة الى العمل، وفي سبيل هذه الغاية وجد نفسه يرضى بنوع من الصلح يفرضه الفريق الآخر عليه كما يشاء ، وبأي شروط يريدها . ولهذا سمى مصطفى الورقة التي دونها بدر وسلمها لصديقيه «اعترافا» لان اقل ما ترمز اليه هو الاقرار ببعض الخطأ في ذلك الخلاف ، ولكن زملاء الامس حين لم يحلوا مشكلة العودة الى العمل زادوه شعورا بالنقمة وبالمرارة عليهم وعلى نفسه .

<sup>(</sup>۱) الحرية : العدد : } } } . (۱)

<sup>(</sup>۲) الحربة ، العدد: ۱٤٤٩ .

وما كادت الموجة الشيوعية تصل الى قرار تركد عنْده حتى هبّ السياب يكتب مقالات بعنوان «كنت شيوعيا » ويضمنها أقسى أنواع الهجوم على الشيوعيين ، لا يبقى ولا يذر كأنه حاطب ليـــل ، ولــــذا أصاب رشاش قلمه كثيرا من الناس فيهم البعيد والقريب ، واضطــــر مصطفى أخوه ان يعلن تبرؤه من هذا الموقف ، حتى تحو الت العلاقة بين الأخوين الى مهاترات علنية ، ومن يقرأ هجوم بدر على أخيه مصطفی (١) يتضبح له ان بدرا في حدة انفعاله كان ينسى كــل الروابط الوثيقة في سبيل أن يفرغ غيظه المحموم ، وتلك هي حاله في كثير من التهم التي ساقها \_ صحتت او لم تصح مل فانها كانت محاولة عامده للتشويه ، ألح " فيها على تهم الجنس والشذوذ الجنسي بشكل خاص ، كأنسا كانت غايته هي نشر الفضائح . وقد تجد في هذه المقالات بعض ما يفيد في القاء ضوء على سيرة بدر ، ولكن مجمــل الرأى فيهـــا ان السياب حاول تهشيم شيء كبير بأسلحة كليلة ، لأنها اسلحة غير علمية، وكانت تنقصه اللباقة في النقد فلذلك سمح لغضبه ان يجتاح كــل الحدود ، فأدان نفسه قبل ان يديـن الآخرين ، كما كان يعوزه المنهج الدقيق الذي يضع فيه مذكراته ، ولذلك جاءت أشبه بفصول محشودة دون نظام او ترتيب ، وكان بعض هذه الفصول لملء الفراغ في الصحيفة، اذ ما علاقة امرىء يسجل تجربته مع الحزب الشيوعي بعرض روايــــة جورج أورويل «عام ١٩٨٤» في غير مقالة واحدة ? ان هذا الموقف قـــد أصاب السياب نفسه ، فقه اضطره ان يقول في رواية أورويل انها رواية « رائِعة » ، كما اضطر الى ان يورد بعض نُماذج من شعــر سيمونوف الشاعر السوفييتي ، ليزيِّف شعره جملة (٢) . وهكذا حكمت السذاجة الغاضبة على بدر أن يتناول كل أدب غير شيوعي في نطاق « رائع »

<sup>(</sup>١) انظر عدد الحربة: ١٤٤٩ .

<sup>(</sup>۲) الحرية ، العدد : ۱٤٥٨ .

و «عظيم» وما اشبه من تلك الصفات ، وأن ينسب كل شعر أو أدب شيوعي الى التفاهة والسخف : « لقد قرأت مثلا شعر الكثيريس مسن الشعراء الشيوعيين مسن ناظم حكمت وبابلو نيرودا وأراغسون وماوتسي تونغ والشاعر السوفياتي سيمونوف فوجدته سخيفا بلل وجدت الكثير منه لا يستحق حتى أن يسمى شعوا » (۱) وعلى هسذا الاساس ابرز بدر مدى المداجاة التي عاش فيها لا في شئون المعتقد السياسي بل في شئين اهم من ذلك في نظري أولهما : التذوق الفني والاحكام النقدية التي كان يصدرها عن اعجابه باولئك الشعراء حتى ليترجم قصائد لهم وينشرها في الصحف ، والثاني : صدق البواعث التي وجهت عددا من القصائد نظمها في تلك الفترة ، فمثل هذا التصريح قد ضرب بفأس حادة على جذور الشعر الذي نظمه السياب حين كان ينتمي الى الحزب الشيوعي .

وقد اضطرته تلك المقالات الى أن ينثر فيها بين الحين والحين شيئا من الثناء الكاذب على عهد عبد الكريم قاسم: « ان السياسة التقدمية الحكيمة التي يتبعها زعيمنا الاوحد هي خير ضمان بان الشيوعية لـن تجــد لها مكانـا مناسبا فــي العراق ؛ ان الفـلاح بعــد أن وزعت الارض عليـه بموجب قانون الاصلاح الـزراعي لن يجـد في الشيوعية ما يغريه ... والعامل ايضا نال حقوقه في عهد الزعيم الأمين ، فقد ارتفعت أجوره وشرعت القوانين التي تضمن حقوقه » (٢) ولذلك انغمر في تيار من الملق الواضح: « وها أناذا اليوم ... أحارب في رزقي في عهد الزعيم الفذ عبد الكريم قاسم ، لا لأنني ضد الجمهوريـة بـل في عهد انتي أحب عبد الكريم قاسم اكثر مما احب خروشوف أو ماركس أو لينين ..» (٣) . واورطه هذا الملق في سلسلة من التصريحات الساذجة ،

<sup>(</sup>١) الحربة ، العدد: ١٤٥٨ .

<sup>(</sup>٢) الحرية ، العدد: ١٤٥١ .

<sup>(</sup>٣) الحرية ، العدد: ١٤٤٤ .

وعصب الغضب بصيرته فجعله يصدق كل ما يروى ما دام يصيب أعداءه وينثر فوقهم الشبهات .

ولما كان السخط المحمــوم يجرف في طريقه جميع الصوى المنطقية فقد انزلق السياب في مزلق عسر حين نصب نفسه عدوً اللشيوعية ، بعد أن بدأ بداية طبيعية وهي معاداته للحزب الشيوعي العراقي \_ أو لتصرُّفات بعض افراده . ولم يقف ليسأل نفسه : هلُّ تنفع الاسلُّحة التي يسلطها على الحزب الشيوعي العراقي لتقويض اركان الشيوعية جملة ? ثم لم يقف ليسأل نفسه مرة واحدة : أليس من المعقول ان كثيرا مســـا أغضبه انما نجم عن أناس « ركبوا الموجة » الشيوعية ، حين وجدوا في ذلك مغنما ? ولهذا كان نداؤه : « يا أعداء الشيوعية اتحدوا » يمثل هذا الخَلط الشديد ، وقد كان واعيا تمام الوعي أين يضعه هذا النداء ، ولهذا قال : « نعم اننا نلتقي مع الاستعمار في عدائنا للشيوعية ، ولكن ماذا في ذلك ? أيصح ان نكفر بالله وننكر وجوده لأن المستعمرين مــن والتسويعات امتلات مقالات السياب، كما امتلات بحفر الحفر للايقاع بأقرب الناس اليه : «ان شقيق زوجتي ــ وهو من ابطال ما بعـــد ١٤ تمــوز ورفيق مناضل \_ هددنا في ايام محنــة الشيوعيــين قائـــلا : انتظروا .. انتظروا بعد خمسة ايام فقط ستملأ جثث القوميدين شوارع بعداد » (١) ، ووصل الى حد التصريح بأن « مكارثي اشرف بألف مرة من كثير من الذين يعتبرهم الشيوعيون قادة كبارا » ، وقطع على نفسه عهدا بأن لا يكف عن محاربة « الشيوعية » حتى الرمق الاخير .

ومن خلال هذه الحمسَّى الراجعة يهمنا احساس بدر بأن معين الشعر قد نضب لديه ، ولكنه بدلا من أن ينحي باللائمة على الارهاق الـذي أصابه خلال عامي ١٩٥٧ ، ١٩٥٨ وعلى الاضطراب العام الذي شهـده

<sup>(</sup>١) الحرية ، العدد: ١٤٧١ .

العراق خلال العام التالي رأى أن احتضار الشعر بل موته انما يتم « في البلدان التي تحكمها الاحزاب الشيوعية ؛ ان الشيوعية والشعر شيئان لا يمكن ان يجتمعا بأية حال من الاحوال » (١) وتساءل : « اين هي الشاعرة العربية العظيمة نازل الملائكة ? واين هو صوت الشاعر المبدع الاستاذ علي الحلي ? ابدلا من قصائده المتأججة بالنار عن الجزائر وعن ثورة الشعب العربي في كل مكان صرنا نقرأ « عشرين قصيدة من برلين و ١٥ قصيدة وسواهما من الدواوين الحمراء السخيفة ? كما انتي انا نفسي لم اكتب خلال هذه الفترة سوى قصيدة واحدة عن البطلة العربية جميلة بوحيرد ... » (٢)

الا ان ذلك الاحساس بنضوب الشعر كان يعبر عن فترة قصيرة ، اذ سرعان ما زايله شبح الجوع حين رجع الى سلك التعليم واصبح مدرسا في اعدادية الاعظمية او على وجه الدقة لم يكن مدرسا وانما كان محاضرا في المدارس الثانوية لحاجتها الماسة الى مدرسي اللغة الانجليزية (٣). ومع ان العسل كان يستغرق ساعات في الليل والنهار فانه أحس بالارتياح اليه وتحسنت صحته « وقد اكتسى باللحم وغاب عنه شعوبه الملازم له » (١) وتحول من بيته بمنطقة الكسرة الى مسكن في هيبة خاتون احدى محلات الاعظمة .

وحين فاتحه الشاعر ادونيس في امر الهجرة الى لبنان والبحث عن عمل فيه اعجبته الفكرة وتساءل: « فهل تراني أوفق الى العثور علمى عمل يكفي لاعاشتي واعاشة زوجي وطفلي "؛ لست ادري . على كل حال، أنا مستعد للانشغال في التدريس وان كان ذلك آخر ما اتمناه» (٥) ؛

<sup>(</sup>۱) الحرية ، العدد: ۱٤٦٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر تفسه.

<sup>(</sup>۳) العبطة ص: ١٦ ورسالة الى ادونيس ١٢-٣-٠٠ .

<sup>(</sup>٤) العبطة: ١٦

<sup>(</sup>a) رسالة الى ادونيس بتاريخ ١٢\_٣\_.١٩٦٠ .

م تحول عن التفكير في النقلة الى بيروت، فقد أزعجه شعوره بحاجته الى الاغتراب في سبيل الرزق: «صرفت النظر عن المجيء الى بيروت فقد وجدت عملا راتبي منه يكفيني وان كان أقل من راتبي السابق: أن يترك الانسان عملا ويمضي الى بلد آخر ليبحث عن عمل فذلك مساتمنعنى ابوتى ومسئوليتى تجاه طفلى" من القيام به » (١).

وما كاد جنبه يطمئن الى الحياة التي توفر كسبا حتى فوجىء بفصله من عمله، ولكنه لم يكن خائر النفس في هذه المرة لركونه الى ان اللجنة ستقرر اعادته الى وظيفته (٢) ، وكان يقضي جانبا من وقته في تلك الايام بصحبة صديقه الاديب الناقد جبرا ابراهيم جبرا كما يخرج مع صديقه الاستاذ محمود العبطة يجوبان الشوارع او يجلسان في بعض المقاهي . وفي شهر تشرين الثاني (١٩٦٠) اصدرت له دار مجلة شعر ديوانه «انشودة المطر» ، وهو يدل على ان حضاد ذلك العام من القصائد كان غزيرا ، اذا قسناه بالاعوام الثلاثة السابقة ، فقد بلغ مجموع قصائده لعام . ١٩٦٠ ثماني قصائد (او سبعاً اذا عددنا قصيدته الى جميلة من نتاج العام السابق) .

ونراه عند نهاية العام (١٩٦٠) ما يزال يتحدث عن ارتياحه ولكن الاقامة في بغداد لم تعد تجتذبه ، ولهذا سعى ليجد لنفسه عملا في البصرة : «سوف انقل مقر عملي الى مدينة البصرة ، فقد هزني الشوق الى جيكور وبويب وسواهما من ملاعب الطفولة » (٣) . وفي الشهر نفسه كان منهمكا في ترجمة كتاب عن الانجليزية لمؤسسة فرنكلين (فرع بغداد) ولم يكن قد انتهى منه بعد ؛ كما انه عاد الى موضوعه المحبب القديم وهو قصائد اديث سيتول في القنبلة الذرية ، فكتب مقالا يقارن

<sup>(</sup>۱) رسالة الى ادونيس بتاريخ ٩-٦-١٩٦٠ .

<sup>(</sup>٢) رسالة الى ادونيس بتاريخ ٢٣-٧-١٩٦٠ .

<sup>(</sup>٣) رسالة الى ادونيس بتاريخ ١٨-١٢-١٩٠٠ .

فيه بين قصيدة لها عن هيروشيما ، وقصيدة لناظم حكمت في الموضوع نفسه ، وكانت غايته من ذلك اصدار سلسلة من المقالات في دراســــــة الادب الشيوعي ونقده (١) .

ولكن لعل الأهبة اللازمة للعودة الى جيكور قد شغلته عـن ذلك كله ؛ وربما نسي مثل هذا المشروع الذي كانت تحفزه اليه بغداد حين وجد نفسه يردد الطرف في مرابع الطفولة والصبا .

<sup>(</sup>۱) رسالة الى ادونيس بتاريخ ٣١-١٩٦٠ ·

## تتنوز -المسيح

لعل القارىء ما يزال يذكر كيف ان السياب اكتشف العراق في قصيدته «انشودة المطر» ، ووجد التطابق الكامل بين ذاته ووطنه ، ولكنه ما كاد يتلمس روعة هذا الكشف حتى نقلته صلته بمجلة الآداب الى استكشاف التطابق بين ذاته وبين البلاد العربية في المشرق والمغرب ، فأخذ يحس فنيا بحقيقة الثورة الجزائرية وانتفاض المغرب ، وبأبعساد المشكلة الفلسطينية والصمود في بور سعيد ، وهو الى جانب ذلك كله مثال الفنان الذي يؤمن بان طاقته قادرة على أن تذليل كل عقبة في الموضوع الفتي همما تتباعد اقطاره وأنها كفاء بألوان جديدة من البناء ، تجمع بين الارادة الواعية للتخطيل وبين الالهام الزاخير بالحيوية .

وربما سارع المرء الى الظن بأن «انشودة المطر» نفسها كانت فاتحة عهد جديد من الاتكاء على رمز تموز أو ادونيس ، اذ القصيدة لا تعدو أن تكون في سياقها ترجمة لتلك الاسطورة دون تصريح برمز الخصب ، ولكن الامر لم يكن كذلك على وجه الدقة ، لان اكثر الموضوعات التي عالجها في «فترة الآداب» لم تكن ترحب صدرا بالاسطورة ، فالقصائد العربية لا تخضع لرمز تموز والقصائد الانسانية كقصيدة «مرثية الآلهة» اضطرت السياب أن يسخر من الرموز فكرياب بدلا من أن يتقبلها في

## https://telegram.me/maktabatbaghdad

نطَاق شعورى . وكانت القصيدة الوحيدة التي تقبلت ذلك الرمز هـــي «اغنية في شهر آب»، وقد استوعبت منالاسطورة طرفا بسيطا منها لعله أقل أطرافها اهمية أعني شيوع الاحساس بالبرد الشهواني بعد مقتل تموز . ولست اعتقد أن إحجامه عن استعمال هذا الرمز حينئذ يرجع وحسب الى التباعد بين موضوعاته وبين تلك الاسطورة او يرجع السي عدم تمثله الصحيح لها ، بل أرى أن هناك عاملين هامــين كانا يُحاولان ابعاده عن تلك الاسطورة نفسها : اولهما تهيبه من استعمال الرمز على نحو يتجاوز الاشارات العابرة ، في مرحلة احساسه بالقومية العربية ، اذ كان يرى أن الاسلام ــ وهو في رأيه مرتبط ارتباطا وثيقا بالقوميـــة العربية \_ قد قضى على تلك الرموز الوثنية ، فالعودة اليها تتطلب مسوغا قويا مقنعا ، ولهذا نجده حتى سنة ١٩٥٨ ــ اى بعد أن وجد الاسطورة ضرورة لا غني عنها\_ يحاول أن يحشد الاسباب التي تسوٌّغ له الاتكاء ابراهيم والبعثة النبوية « فالعزى هي عشتار ، واللات هـــــي اللاتو ، ومناة هي منات ، وود هو تموز او أدون (السيد) » (١) ، واذ كـــــان الاسلام قد جاء ليقتلع اللات والعزى وودا فمن الخير ألا نستعمل اليوم هذه الاسماء فرارا من تهمة التحدي ونستعمل بدلها الاسماء البابلية ؛ وقد يقال ان هذه عودة الى الافليمية فالذين يريدون انفكاك العراق من الرابطة العربية يحاولون ان يربطوه بالتاريخ البابلي ، والذيب يريدون للبنان التفلت مما يربطه بالتاريخ العربي يتشبثون بالدعـوة الفينيقية ؛ ويقول بدر: «لا انكر ان هناك من يستعمل هذه الرموز لمجرد انها بابلية او فينيقية ـ بصورة خاصة ـ (ولكن) ليس بين العراقيين من يشعـر بأن البابليين أقرب اليه من العرب بل ليس هناك من يشعر بأن هناك

 <sup>(</sup>۱) من رسالة الى الدكتور ادريس بتاريخ ٧ ــ ٥ ــ ١٩٥٨ .

رأبطة ، غير رابطة المكان ، بينه وبين البابليين» (١) ؛ ويوسع بدر مـن حدود الحرية في استعمال الاسطورة ــ متكنًا على المنطق الشعري وحده لا على المنطق العقلي ــ فيقرر أنه ليس من الضروري أن نقتصر علــى استعمال اساطير تربطنا بها رابطة من البيئة او التاريخ او الدين ، بــل يمكن الاستعانة بأية اسطورة غريبة عنا ، ما دامت تخدم غاية شعرية .

اما العامل الثاني في إحجامه أول الامر عن اسطورة تموز فربسا أرجعناه الى ظهور رمز آخر في نفسه ينازع الاسطورة مكانتها ويحاول أن يحل محلها ، وأعني بذلك رمز المسيح وما يتصل بذلك الرمز من اشارات . فقد كان هذا الرمز اشارة عابرة في قصيدة «غريب على الخليج» ثم تقوى في «مرثية جيكور» ووجد على نحو واضح في «قافلة الضياع» ومنذ ذلك الحين أصبح رمزا هاما في خيال الشاعر الى حانب تموز .

ولست أجد حرجا. في الاجابة عن سؤال يخطر للقارى، في هذا الموقف، وهو: كيف يستطيع شاعر مسلم أن يتخذ من «الفداء» وهو احد المعالم البارزة التي تفصل فصلا تاما بين الاسلام والمسيحية و رمزا في شعره ? والجواب على هذا السؤال لا ينفك عن احد الفروض الآتية: اما ان ذلك الثباعر لم يفهم فكرة «الفداء» في المسيحية، واما انه فهمها وهو لا يعبأ بالموقف الديني الذي نشأ عليه منها، واما انه و يسياق الشعر و يعد «الفداء» اسطورة من الاساطير، فهو لا يراها حقيقة الديني قرائه، لان الحقيقة الاخير يضيع الحد بين الظاهر والحقيقة ، امام عيني قرائه، لان الحقيقة حينئذ ذاتية تتصل بضميره الفردي.

اما بالنسبة للسياب فقد كانت هناك حوافز معينة دفعته الى التعلق بذلك الرمز : وفي مقدمة تلك الحوافز ذلك الضياع الذي أحس به في

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه .

حومة الشعور الديني . فبعد انفصاله عن الحزب الشيوعي كـان يحس بحاجة الى تبني مشاعر جديدة تعوض اهتزاز المقاييس المادية في نفسه ، فتعلق بالصفحة الاسلامية من القومية العربية ، ولكن ماديته القديمـــة كانت تجعله جريئا في التعبير عن بعض «المقدسات» بحيث توحي عباراته بشيء من الاستخفاف ، ويبدو انه لم يجد راحته فيما لا يزال يوحسي بوطأة التفكير المادي ، فأحس بالحاجة الى الامعان في الهرب ، ووقع في تلك الاثناء بشدة تحت تأثير اديث سيتول وتكريرها الممل للصـــور المسيحية، ولكنه بدلا من أن يشعر بالملل من ذلك التكرار شعر بيسر الاستعارة لتلك الصور وبسهولة جريانها على سن قلمه ، فاحتذاها دون تفكير عميق فيما قد تعنيه من الزاوية الدينية . ثم تم في سياق تلك الحال النفسية اتصاله بمجلة «شعر» البيروتية ، وقد كان بدر يحس عندمـــا اقترب من تلك المجلة انه يدخل حومة «شعائر» جديدة ــ ان صـــــح التعبير ـ وأن عملية «الارتسام» هذه تنطلب قسطا مـن المشاركة في اللون والسمة والفكرة ، وقد عرفنًا فيه من قبل نماذج من هذا التكيف الذي يشير الى ان «النواة الصلبة» في شخصيته كانت مفقودة ، وسمينا هذه النزعة ميله الى المراضاة ، والميل الى المراضاة حين يصيب الاعماق لا يُعدو وحسب «حربائية» بغيضة ، بل يتجاوز التلون الظاهري الـــى امور في صميم الفكر والعقيدة ، وحينئذ يمس فيما يمسه حقيقة ايمانه الفني ، وذلك هو ما يهمنا في هذا المقام ، دون سواه . وحين تم ارتسام السياب في اسرة «شعر» ، كانت لديه بوادر الاحساس بأسطورة تموز ، وهذه سهلت عليه الانتقال إلى رمز المسيح ، اذ كان ذلك نقلة من فكرة فداء الى فكرة فداء ، فتموز ايضا يموت لينعش الارض ببعث جديد ، ولكن الفرق بين الفكرتين: ان انبعاث تموز يتجدد مع حركة الفصــول بظلامات الشعوب وضرورة يقظتها ، وليس كذلك رمز المسيح . ثم ان

رمز تموز لا يتصل بخطيئة اصلية ، وانما يمثل قوة خصب مستوحاة من التصور البدائي ، وليس له اية علاقة باطار اخلاقي .

ومن الدليل على هذا التكيف الطوعي للالتقاء مع مجلة شعر تلك المحاضرة التي القاها في امسية دعته المجلة اليها ببيروت حيث طغى النغم الديني على تلك الكلمة ، ولم يكن ذلك النغم الديني عاما حين أخسف السياب يتحدث عن تصوره للشاعر من خلال رؤيا القديس يوحنا ، وغير بعيد عن هذا الجو نفسه أن تكون القصيدة الثانية التي نشرها في مجلة شعر بعنوان «المسيح بعد الصلب» (١).

واذا نظرنا في قصائد هذه الفترة (١٩٥٧ – ١٩٦٠) وجدناها فئتين تشيع في كل منهما سمات غالبة ، فئة نظمها قبل احداث العراق الدامية بعيد ثورة تموز ، وفئة نظمها بعد تلك الاحداث (وعلى الاخص سنة ١٩٦٠) ، وبين المرحلتين تقف قصيدة واحدة من نتاج عام (١٩٥٩) تعدحسرا بينهما وهي «الى جميلة بوحيرد» .

وقصائد الفئة الاولى خمس ، وهي حسب الترتيب الزمني :

۱ — النهر والموت ، ۲ — المسيح بعد الصلب ، ۳ — جيكور
 والمدينة ، ٤ — قارىء الدم ، ٥ — مدينة بلا مطر .

وتتميز هذه الفترة من زاوية الشاعر نفسه بالاحساس الذاتي بالعقم ، اذ لم يكن من طبيعته أن يقتصر طوال سنتين على خمس قصائد، وقد بلغ هذا العقم ذروته سنة ١٩٥٩ حيث لم ينظم الا قصيدة واحدة ، ولهذه الظاهرة اسباب متعددة ، منها انشغاله بطلب الرزق وانهماكه في العمل الصحفي الى جانب وظيفته ، ومنها ضياع اثر الصدمة التي يحدثها الزواج اول وهلة حين يفتح عيني اكشاعر على ألم عميق للتباين بسين

<sup>(</sup>١) انشودة المطر: ١٤٥ ومجلة شعر (العدد: ٣) ص: ٢١ .

طرفي الحلم والواقع ، ثم يأخذ بالركون تدريجا الى حكم الواقع نفسه ، حتى تتاح له ثورة جديدة تمثل السأم من ذلك الركون والرضّى . وقد عبَّر بدر عن هذا العقم بعد مضي سنة كاملة من محاولة العودة السمى خصب العطاء الشعري السابق فقال: «مر عام بأكمله لم اكتب فيه سوى قصيدتين ، انه العقم يتسرب الى نفسي ، فاذا كتبت فعن هذا العقـــم اكتب .... انها لمعجزة حقا انني استطيع الكتابة ، وأعنى كتابة الشعـــر حقا ، فأي عطاء تستطيع ان تقدمه النفس التبي أيبسها الجفاف ? » (١) ولا ريب في أن العراق نفسه قبل الثورة كان يعانى شعورا عاما بالجفاف واليأس من تغير الاحوال ، وهذا كله أثر في نفس بدر ، وجعل تفاؤله باليقظة سرابا أو وهما ، ــ ولكن ذلك لم يطمس على شعورِه بحتميــة التغير طمسا تاما ، وانما ظل رغم حلكة الياس يحاول ان يفترض وجود نور . وتمثل القصيدتان «قارىء الدم» و «مدينة بلا مطر» هذا الشعور بضرورة الخروج من ذلك الجفاف الفردي والقومي. ولا تعدو القصيدة الاولى منهما أن تكون تهديدا للطاغية المتجبر بأنه سيساق الى الحساب ولا بد ، وأن أي بصير يستطيع أن يقرأ مصيره في الدم الذي يسفكه كل يوم. وقد لخص بدر في القصيدة تجربة السجن والتعذيب في سجون العراق ، وتجربة الفقر المرير والجوع بين الطبقات الفقيرة الجائعة وشقاء العاملين في الحقول والمستنقعات الآوين الى الاكواخ التي تتشرب كـــل امطار الشتاء ، ولذك كانت القصيدة اشبه بصرخة في وجه الظلم العام الطاغي ــ محض صرخة ليس فيها تكامل فني . وأما الثانية فانها صورة من الجفاف العام بسبب غياب «تموز» ، ويوشك الصحو ان يتم ولكن لا تلبث بسمات الناس ان تبختفي فقد ادركوا ان تموز لم يصح ً بعد : فبابل يصفر الريح في ابراجها ، وغرفات عشتار خاوية بلا نار ، والناس يصيحون شاكين الجوع :

<sup>(</sup>۱) من رسالة الى الدكتور ادريس بتاريخ ١٩٥٨/٥/٧ .

فيا أربابنا المتطلعين بغير ما رحمه عيونكم الحجار نحسها تنداح في العتمه لترجمنا بلا نقمه

والعذارى حزانى حول عشتار والكرمة آخذة في الذبول ، وعينا الموت تلمعان كعيني الأسد في الظلام ، والمطر محتبس ، والناس قـــــد أكلوا «حدائق تموز»(١). ويسير صغار بابل يحملون سلالا فيها حجارة بدل الاثمار ليقدموها قرابين لعشتار ويأخذون في الانشاد:

جياع نحن مرتجفون في الظلمية ونبحث عين يد في الليل تطعمنا ، تغطينا ....

ونبحث عنك في الظلماء عن ثديين عن حلمه فيا من صدرها الأفق الكبير وثديها الغيمه سمعت نشيجنا ورأيت كيف نموت... فاسقينا...

وعلى دعاء الصغار أبرقت السماء وأرعدت ، وتلبد السحـــاب ، وأخذت الاقدام تخفق والضحكات الصغيرة تكركر ، وهمست النسمات بالقطر ، فانفرجت اسارير الصغار :

لنعلم أن بابل سوف تغسل من خطاياها .

فاذا تأملنا القصيدة وجدنا تلك الصورة التميي برع السياب في رسمها في قصائده الكهفيات وهي تعتمد على مقدمة تصور الموت او الجفاف او ما اشبه ، ثم كيف تنتهي هذه الحال في ختام القصيدة السي

<sup>(</sup>۱) هي سلال او اصص كانت تملأ بالتراب وتزرع فيها بذور القمسع والشمير والخس والوان من الزهسر وتعنى النساء بها دون غيرهن (ادونيس: ۱۵۷).

يقظة . فهنا تفتتح القصيدة بحال من تعسر الامطار يشبه تعسر الولادة ، فالمدينة «تحم دروبها والدور ، ثم تزول حمًّاها» ويصبغهـــــــا الغروب بالسحب ، ويوشك البرق أن يلتمع ولكن لا ، فان طبول بابل لم تدق مؤذنة بالمطر ، وبدلا من ذلك تصفر الريح ويئن المرضى . وبين الفاتحة والخاتمة موكبان : موكب الكبار الذين يصفون الحال متوجعين الـــى «الأرباب» ، بعد ان عانوا القحط أعواما متوالية «كــأن نخيلنا الجرداء أنصاب أقمناها لنذبل تحتها ونموت، وموكب الصغار الذين تستجيب السماء لدعائهم فترعد وتمطر ، وتشيع البسمات على أثر ذلك العطاء . ويستعير الشاعر اكثر الصور الوثنية التي تهيئها قصة تموز وعشتار ، ويحسن ــببراعة فذمّــ استغلال تلك الصور في سياق متدرج ، دون أن يخرج من ذلك الجو الوثني ، ودون أن يختل الرمز بين الظهـــور والاستكنان الامرة واحدة حين يخاطب العباد الارباب بأن عيونهم «حجار تنداح في العتمة» ، فمثل هذا القول لا يوجهه الضارعون الــى اربابهم ، ولكن طغت الفكرة السياسية على الشاعر فانتقل الرمز عفوا الى السطح ولم يعد كامنا وراء الصورة الخارجية . ولكن أين وجــــه التطابق بين القصيدة وحال العراق حينئذ ? لا ريب في أن الجفاف العام يرمز الى ما كان يعانيه العراق من قيود على كل ضروب الحريـة ، وأن انسكاب المطر يدل على انزياح ذلك الجفاف وانقشاعه ، ولكن ما قيمة تلك الصور الوثنية المتلاحقة في موكبي الرجال والصغار ? وهل يكون تغيير الجفاف بأدعية تلك الحلوق الجهيرة او تلك الثغـــور الصغيرة ? أو يكون بالثورة ? هنا تصبح الصور الوثنية متممة للصورة العامة بين التعسر والولادة ، ولكنها لا تؤخذ حرفيا ، ذلك أن العلاقة بين العباد والارباب ليست علاقة ثورة وانما هي علاقة ضراعة ، ولهذا كاد الشاعر يطرح الرمز جانبا في بعض مراحل القصيدة ليكيل الاتهامات للأرباب ؛ ومرة اخرى اقول ان الذي يهم الشاعر هو صورة الانبعاث او نــزول المطر أما ما يؤدي الى ذلك فيجب ان ينسجم مع سياق الاسطورة وان لم يكن منسجما مع الوسائل العملية لانجاز الانبعاث. وعن مثل هذه القصيدة كان السياب يتحدث حين يتذكر الالتزام ، حيث اضطر بعض الشعراء تحت ضغط الارهاب الفكري وانعدام الحرية «الى اللجوء الى الرمز يعبرون بواسطته عن تذمرهم مــن اوضأع بلادهم السياسيـــــة والاجتماعية على السواء وعن املهم في انبعاث جديد ينتشلها مــن موتها» (١). والحقيقة انني لم استعمل كلمة «الوثنية» اثناء عرض هذه القصيدة لأنفر القارىء المتدين منها ، وخير من ذلك أن يقـــــال اننا اذا وجدنا القصيدة صورة جميلة للبيئة الزراعية البدائية ، وكناية عميقة عن الرابطة بين الانسان والارض او بين الانسان والحياة، وأننا لذلك نحس انها تندرج في نموها كما تندرج الشجرة التي لم تنفلق الارض بعد عن بذرتها حتى تغدو نبتة قوية تستطيع التماسك في وجه الرياح . ولا تزال مواك الاستسقاء كلما احتبس المطر تتوجه بالضراعة الى مرسل الغيث: فالحاجة الانسانية لم تتغير وانما الذي تغير هو الحقيقة التي يتوجسه اليها ألانسان.

وقد جاءت هاتان القصيدتان بعد احساس الشاعر بضرورة العودة الى جيكور والى حرم الذات ، فكانتا دليلا على أنه كان ما يزال يحس بأن له رسالة كبرى تتجاوز حدود الحديث عن احلام النفس وآلامها الخاصة ، وأن مسئوليته ازاء بني وطنه ما تزال توجه فهمه لمهمة الشعر والشاعر ، ويتجلى جانب من هذا الاحساس في القصائد الثلاث الاخرى، ففي قصيدة «النهر والموت» نجد الشاعر حائرا بين نوعين من المسوت «الموت الذي يفتن الصغار» وبابه الخفي في نهر بويب ، أي حيث ترقد

<sup>(</sup>١) الادب العربي المعاصر : ٢٥٠ وأضواء: ١٢٣ .

الأم ، فهو موت يحقق العودة الى الطفولة ، والموت الثاني هو «موت المواجهة في صفوف المكافحين» برصاصة تنقذ المرء من حاضره ، وهو موت في نطاق الجماعة فيه الجرأة والمشاركة معا وهو ليس موتا وانسا هو «انتصار» وتتركب القصيدة بحسب هذين النوعين من الموت تركبا ازدواجيا. فأجراس بويب والجرار التي تملأ من مائه تقابلها اجراس موتى ترن في عروق المناضل ، وبويب حزين كالمطر ، والعالم الحزين في الشق المقابل ينضح الدماء والدموع كالمطر ، والطفل يعدو على شاطىء بويب حاملا الشوق كأنه يحمل قرابين من قمح وزهور ، ثم هو في الوجه الثاني يعدو مع المكافحين ، ان حرص الشاعر على المزاوجة المنظمة يبلغ غاية الاتقان التفنني ، ولكنه حين يطيل القسم المتعلق بالموت في بويب يومىء دون ان يشعر الى أن نفسه معلقة بالبساب الخفي في ذلك النهي :

أود لــو غرقت فيــك ، ألقــط المحــار اشيد منه دار

يضيء فيهما خضرة الميمماه والشجمر ما تنضح النجوم والقمر

وأغتدي فيك مع الجزر الى البحر.

فهناك مثل هذه الصورة صور اخرى تشير الى التلذذ بذكريات الطفولة وخاصة «التقاط المحار» من شاطىء النهر . وقد تحدثت في فصل سابق عن اثر لوركا في بعض صور هذه القصيدة (١) وربما صحح ان اضيف هنا ان العلاقة بين الاجراس ومياه النهر ، وهي التي تتمثل في هدير الماء او في بقبقة الجرار لا تعتمد على لوركا وحده وانما ترتبط بما

<sup>(</sup>۱) يحسن بالقازىء ان يتذكر ان أثر كل من لوركا وسيتول ينبسط النف على قصائد هذه الفترة ، وان عرضت لذلك الاثر مجتمعا في ما تقدم في الفصل: ٢١

كان السياب قد قرأه في قصيدة لماثيو آرنولد بعنوان «انسان البحر المهجور» ففيها يصور الشاعر كيف ان المرأة الانسية التي تزوجها انسان البحر سمعت وهي في الاعماق أصداء الاجراس الفضية تدندن من برج الكنيسة القائمة على الساحل ... (١)

ان حنين الشاعر الى الموت الفتان من خلال بويب كان يعني حنينه الى جيكور ، لان الاسمين يتلازمان في ذهنه ، وقد صدّه عن هـــــذه العودة هنا شعوره بالمسئولية التي تهيب به أن يكون في صف المناضلين ولذلك نجده منقسم النفس بين الطفولة والموت الصامد البطولي ، وهذه اشارة هامة تدل على ان احساس السياب بالمفاضلة بين العودة الـــــى الطفولة والتضحية في سبيل المجتمع يبدأ من هذه النقطة ؛ ومرة اخرى استبد به الحنين الى جيكور ، لانه كان يحس احساسًا لا يقاوم بقسوة جواذب هذه العودة ، وفي قصيدة «جيكور والمدينة» يتمثل هذا الشعور على أشده . الا ان جيكور قام من دونها «سور وبوابة واحتوتهــــا سكينة» ، والسبب في ذلك ان ابن جيكور قد اختطفته المدينة وأسرته ، فاصبحت دروبها تلتف حوله كأنها حبال من نار تُجلـــد كل ذكريات في نفسه عن جيكور وتحرق جيكور المستقرة في اعماق روحه ، وتلـــك الدروبُ كالموت لم يعد منها أحد تاه في شعابها ؛ ويصب الشاعر نقمته على المدينة : فهي بقعة غاب الله عنها ، والليل ــفردوسها الرحبــ مباءة للعهر ، والانسانية قد تحولت الى وحوش ذات مخالب ، ورب المدينة

<sup>(</sup>۱) انظر قطعة بعنوان «عبد الماء في شط العرب» ، مجلة الاسبوع مسن صحيفة الشعب ، السبت ١٢ تموز ١٩٥٨ ؛ وقد اصبحت صورة «الإجراس» ملازمة للسياب فهو لا يستعملها في تصويس بويب او الموت وحسب وانما يستعملها في تصوير احساسه بتكور القصيدة «احس باجراس خافتة ، اجراس مطر وزهر ، تقرع في نفسي مبشرة بميلاد قصيدة» (من رسالة له بتاريخ ٢٤/١٠/٢٠ نشرت في ملف مجلة الاذاعة : ٤) .

رحى صفراء تتبادلها اكف التجار وتلمع لمعان السمك فيجيكور ويسميها أهل المدينة «النضار» ، ولهذا الآله لهاث امتد في كل دار وسجسن ومقهى كأنه كرمة عساليجها من عروق تموز ، وقد اطلعت هذه الكرمة ثمراتها في كل مستشفيات المجانين وفي كل مبغى لعشتار ، وكانت هذه الشمرات «مصابيح لم يسرج الزيت فيها وتمنسه نار» وقد كتب عليها قول يشبه ما قاله المسيح : «هذا دمي وهذا لحمي» .

أما تموز نفسه فان لات تنوح عليه ، تريده ان يرجع الى جيكور :

وترسل النواح: «يا سنابل القمر دم ابني الزجاج في عروف انفجر فكهرباء دارنا أصابت الحجر وصكه الجدار، خضه، رماد لمحةالبصر أراد ان ينير، أن يبدد الظلام.. فاندحر»

فهذا تموز «المعاصر» يريد ان يبدد ما يكتنف المدينة من ظلمات بنور عقله وقلبه وشعلة الهامه ، فيموت موتا عصريا بقوة من قـــوى المدينة نفسها اذ تصعقه «كهرباؤها» ولهذا يحس الشاعر انه أسير وأن العودة مستحيلة «فمن حيث دار اشرأبت اليه المدينة».

ونلحظ في هذه القصيدة اجتماع رمزي تموز والمسيح ، وانتقال الشاعر من نغم الى آخر حين اراد أن يصور نواح اللات ، وهذا امر قد ألفه الشاعر في قصائده ، ويجب ألا يحكم عليه بقانون عام بل يدرس في كل قصيدة على حدة ، وقد جاء في هذه القصيدة طبيعيا لأنه يمثل النقلة بين موقف الشاعر الوصفي من المدينة وموقف اللات وهي تبتهل لعلها تسترد أى جزء من ابنها الذى قتلته المدينة .

وتتدرج القصيدة من تصوير دروب المدينة وهميني تيه متشعب متطاول الى تصوير ليلها فتزداد فكرة الضياع بحلكة الصورة ماديسا

(ومعنويا لفقدان الحب والروح والالوهية في ذلك الليل) ، ثم الـــــى تُصوير اله المدينة وهو رحى من لظى لا تضيء وانما تقتل ، وشرايــين تطلع مصابيح ليس فيها عنصر من النور الالاهي «لم يسرج الزيت فيها وتمسسه نار» ، وفي هذا التيه الكبير يقتل ابن جيكور فتبكيه أمه ، وبذلك يحال بينه وبين جيكور التي قام من دونها سور وبوابة مغلقة . وهذه هي القصيدة الثالثة من قصائد هذه الفترة حيث نجد السياب لا يعييه المبنى الفني الدقيق، فالتقابل بين ضربين من الموت رسم بدقة حتى فى الصور التفصيلية في قصيدة «النهر والموت» والتدرج بين الاختناق بالجفاف والانبعاث بالمطر في قصيدة «مدينة بلا مطر» يكاد لا يشكو اى خلل ، وكذلك كان الحال في قصيدة «جيكور والمدينة» بل انسسا نلحظ ان الصنعة التفننية التي لا تكون عفوية قد اخذت تستأثر باهتمام الشاعر ليكفل لبناء القصيدة مزيدا من الاحكام ، ولنأخذ قصيدة «جيكور والمدينة» مثالا لذلك ، فالقصيدة تعتمد اولا على تطـــاول الدروب التي يشبهها الشاعر بالحبال ، ولكنك تحس ان صورة الحبال المتمطية ستكون محورية في حركة القصيدة ، فهي تمتد وتلتف اولا على هيئة دروب لا نهاية لها ، وكل شيء سيمتد بامتدادها ، فالصخر يرسل غصونا ، والحجار تكتسب عروقا ، والطريق الى جيكور يمتد عبــــر الدهاليز ، عبر الدجي والقلاع الحصينة (طويل هو ذلك الطريــق حتى ليكون طوله وحده سببا في الحرمان من الوصول) واله المدينة قد مد كرم عساليجه في انحاء المدينة على شكل شرايين تغلغلت في كـــل دار وسجن ومستشفى ومبغى ، ويكون موت ابن جيكور بانفجار الزجاج في عروقه الممتدة في جسمه ، وهكذا يتم انفجار عرقه لانه لا يستظيم أن يجد الخلاص من تلك العروق الطويلة الممتدة من حوله كالأخطبوط. ولو أننا أخذنا صورة اخرى لوجدنا ان هناك دقة متعمدة في الرسم ، فصورة الضوء جملة ذات أهمية تضارع أهمية الحبال في القصيدة ، فالحبال نفسها من نار ، والليل يشمر تفاح نار ، ورب المدينة هجير لافح من النضار ، وشرايينه في انحائها تطلع مصابيح لا توقد بزيت ، وابــن جيكور يموت مصعوقا مـــن شرارة كهربائية ، ولــو شئت ان تفسر القصيدة كلها من خلال صور النور لوجدتها تقوم على وحدة فكريـــة دقيقة : الضوء في المدينة خادع ، فهو ليس نورا على الحقيقة ، واتسا هو لهاث (لمعان) النضار ، فاذا جاء المدينة شاعر لا يخدعه الذهب وأراد ان يبدد الظلام «ان ينير» صعقته قوى المدينة الجديدة وحرمته مـــن العودة ، وكانت محاولته اندحارا ؛ وهذه المدينة التي تتوهج بتفاحــات نار كهربائية تقابل جيكور \_ الخضراء التي مست الشمس الحزينة ذرى النخل فيها ، وهكذا يتقابل ضوءان : ضوء الذهب وضـــوء الشمس الحزينة في الاصيل ـ حزينة على فقد ابنها الذي احتجزت المدينة في دروبها المتشعبة . والاحتفاظ بصور الحبال المتطاولة وصور الاضاءة قد منح القصيدة إحكاما فذا ، وزاد من ذلك الاحكام اختياره نغمة تسير ببطء \_ هي بحر المتقارب \_ وتمثل ببطئها تلك المسافات الطويلة التي قطعها القروي الحيران في دروب المدينة وليلها .

وليست كذلك القصيدة الخامسة من قصائد المرحلة الاولى السابقة للأحداث الدامية ، أعني قصيدة «المسيح بعد الصلب» فانها شديدة الاضطراب، تتعاقب فيها صور مستمدة من قصة المسيح على غير انتظام، والشاعر يتخذ المسيح رمزا للتعبير عن حالته النفسية ، ولذلك فهر المصلوب الذي استطاع ان يقوم من بين الموتى وينعش الحياة فريكور:

حين يخضر حتى دجاها يلمس الدفء قلبي فيجري دمي في ثراها قلبــي الشمس اذ تنبض الشمس نورا قلبيالارض تنبضقمحا وزهرا وماء نميرا قلبي الماء ، قلبي هو السنبل موته البعث: يجيا بمسن يأكل فسي العجين السذي يستديسر ويدحى كنهد صغير ، كثدي الحياة مت بالنار،أحرقت ظلماء طيني، فظل الاله

ومن الواضح أن هذه الابيات قد جعلت من المسيح وتمسوز شخصا واحدا او رمزا لشيء واحد ، ومما جعل التطابق هنا ممكنا استعارة فكرة «الخبز والنبيذ» من العشاء الرباني ومزجها بعلاقة الحياة بين الارض والشمس في قصة تموز ، ولهذا نجد الخبز حين شوي بالنار مات الجزء الطيني فيه «وظل الآله» ، وهذا البقاء للعنصر الآلاهي وقف الشاعر عنده مرة أخرى حين قال :

حين دفأت يوما بلحمي عظام الصغار حين عربت جرحي وضمدت جرحا سواه حطم السمور بيني وبين الاله

وقد عكس الشاعر فكرة الفداء حين جعل الشعب يحمل العبء عن «المصلوب» فيندى صليبه ؛ وختم قصيدته بقوله :

كان شــــي، مدى ما تــــرى العين كالغابة المزهرة كان في كار برير ما مرأه مدن ت

كان في كل مرمى صليب وأم حزينة قدس الرب ، هذا مخاض المدينة

وهذا قد يفهم منه أن كثرة المصلوبين لا تدل على أن الحياة لن تتجدد ، بل ان موت هؤلاء هو طريق البعث من جديد ، كذلك عادت جيكور الى الحياة حين صلب ابنها ، وكذلك ستعود المدينة الى الحياة

حين كثر المصلوبون من ابنائها . واذا تجاوزنا هذه الفكرة وهي أن الموت طريق البعث ، والبعث متدفق بالعطاء حتى يحطم الحد الفاصل بين الانسانية والالوهية ، بحيث يصبح الموت صغيرا كبيرا في آن معا أقول اذا تجاوزنا هذه الفكرة لم نجد في القصيدة شيئا آخر وراءها ، هذا مع الاضطراب وضعف التدرج العام فيها ، وعدم وجود مسو على للانتقال فيها من وزن الى وزن . ويصح لنا ان نميز هنا نوعا ثالثا من الموت الى جانب الموت في حضن الطفولة (بويب) والموت في صدف المناضلين ، فهذا الموت الثائث هو «موت تموز» أو «صلب المسيح» أي مقدمة البعث والعودة بالخصب الى الارض . واذا كان السياب قدم سمتى النوع الثاني «انتصارا» فان الثالث يستحق ان يسمى استمرارا وخلودا لانه طريق الى الولادة الجديدة ، وهكذا تم انتحال السياب لكل من تموز والمسيح على السواء ، وتطابق مع رمزيه الكبيرين ، وأصبح ورودهما في شعره متلازمين او متعاقبين امرا مألوفا .

وبعد هذه القصائد الخمس جفت قدرة الرمز على الاستجابة له ، فقد الح في قصيدة «مدينة بلا مطر» على اسطورة تموز وما يتصل بها من شعائر حتى كاد ان يستنزفها ، وألح في قصيدة «المسيح بعد الصلب» على ما يتصل بكثير من تفرعات القصة ، وكان منذ القصائد الكهفيات قد اسرف في تصور الحركة المتدرجة بين الموت او النوم في الكهف ( او القبر) وبين اليقظة النهائية ، وكان كذلك قد انفق جهدا كبيرا في المدى المتطاول ليطلع ببناء فني محكم ، متدرجا في ذلك من الفيض الايحائي الذي تبعثه لفظة الى البناء المعقد الذي يتطلب حيلا فنية في كل دقائقه . ولهذا هو التعليل الفني لصمته ، الى جانب اسباب نفسيه ومعيشية سبقت الاشارة اليها . ولهذا فانه حين عاد الى ميدان الشعر لم يستطع ان يقول الا قصيدة واحدة هي «الى جميلة بوحيرد» وقد عاد فيها يلفق بسين مختلف الوسائل التي استغلها في مرحلة الآداب والمرحلة التالية لها، فعاد

الى تقمص الشعور بخزي المشرق العربي إزاء ما يقدمه المغرب العربي من تضحيات ، وزاده احساسًا بالخزي أن الذي يقوم بالتضحية فتاة اسمها جميلة بوحيرد ، وهو خزي يصم الرجولة المشرقية عامة ، ولهذا افتتح قصيدته بما يزيد تقلصا عن التواري في كهف او قبر حين قال:

لا تسمعيها ... ان اصواتسا تخزى بهما الرياح التسي تنقل

وتصور ان الشرقيين حبيسو رحم من دم مظلم وأنهم في الظلماء لا يسألون عن دورهم في المعركة بل عن الذين قتلوا ومن يبكيهم (لانهم فيما يبدو لم تعد لديهم دموع للبكاء):

باب علينا من دم مقفل و ونحسن في ظلمائنا نسأل من مات? من يبكيه? من يقتل؟

وبعد هذه الفاتحة ذهب في قصيدته مذهبا مختلفا عن الذي سلكه في القصائد الكهفية ، فلم يجعل من جميلة « المشبوحة » شمسا إزاء ظلمات الكهف ، وانما صورها بمقارنتها مع الأم العظمى ـ الارض ، في مخاضها الاول :

ترتج قيعان المحيطات مـن اعماقها ينسح فيها حنسين والصخر منشد باعصابه ـ حتى يراها ـ في انتظار الجنين

ومن خلال هذه الصورة المستعارة من اديث سيتول وجد ان جميلة تحمل من صنوف العذاب اشد مما حملته الارض في ذلبك المخاض الاول ، ثم قارن بينها وبين المسيح ، فوجدها اكثر عطاء ، وأسلمه هذا الى فكرة الفداء فتحدث عن الفدية التي كانت تقرب للاله كي ينسزل المطر ، ثم كيف زال عالم الالوهية ، فأصبح الثائر \_ مثل جميلة \_ يقدم

دمه هدية ؛ ثم قارن بينها وبين عشتار ربة الخصب فوجدها اكثر سن عشتار عطاء ، ثم عاد الى المقارنة بينها وبين المسيح ، فوجد انها تستهين بكل ضروب العذاب من اجل طفل هتف بها :

> ... يا جميلة يا اختي النبيلة يا اختي القتيلة لك الغد الزاهى كما تشتهين .

فتعلو فوق الألم حتى تلحق بمحفل الآلهة . ويحاول ان يربط بين نهاية القصيدة وأولها فيتذكر الشعور بالخزي ويصف هؤلاء النائمين في «رحم الدم المظلم» بأنهم كوم من الأعظم ، موتى حفاة عراة ، ومع ذلك فان الدم في الأوراس اذا روسى عروق الناس وعروق الصخور فلا بديوما ان يثور هؤلاء الناس ، ويرتفعوا من قبورهم المظلمة .

وواضح من هذا الايجاز لصورة القصيدة انها «خطابية» تعتمد على مقارنة اثر اخرى ، وانها حين استندت الى فكرة الفداء فقد ضاعت بين المد والجزر المتعاقبين من المفاضلة بين أي الفريقين اكشر عطاء، وقد أضفت عليها المبالغة في تفضيل تضحية جميلة على كل تضحية اخرى لونا بين التكلف ، ذهني الطابع ، وقد أبطلت فكرة الفداء فيها خاتمتها ، لأن الذي يتصور ان جميلة فدت أمة كاملة وهي مشبوحة لا يستطيع ان يرسم لتلك الأمة دورا في الكفاح ، ولا معنى لان تكون جميلة فدية عن عرب المشرق (وهم ميتون وكومة من عظام) بل لا معنى للفدية اطلاقا حين تكون الثورة مباراة شريفة في سبيل الوطن ، اي حين يكون الاستشهاد هو الغاية التي لا يتقدم اليها واحد ليفدي الآخرين ، يكون السياب ضلالا بعيدا بل يتقدم اليها المجاهدون جميعا ؛ أرأيت كيف ضل السياب ضلالا بعيدا حين استعار مفهومات غريبة لا يفقه مداها ومدى ما ترمز اليه ? هذا

عدا عن أن الحديث عن تقديم البشر ضحية من الحيوان للاله الوثني كي يرسل الغيث غير لائق في معرض الحديث عن فتاة مجاهدة تتحمل العذاب صابرة ، هذا عدا عن ان الحديث على عشتاروت ربة الجنس (بنوعيه) غير محمود في سياق الحديث عن فتاة تمجدها القصيدة بعطاء روحي فيتاض ، ودع بعد ذلك كله تلك الصدمة التي يحس بها فريق من الناس حين يقرأون قول الشاعر:

تعلين حتى محفــل الآلهة كالربـــــة الوالهــــة وقولــه:

ولترفعي أوراس حتىالسماء

....

حتى نمس الله حتى نثور

فان هذه الوثنية التي انتقلت من الرموز الى التعبير المباشر قد تصبح غصة في كثير من الحلوق التي لا تستسيغ مثــــل هذا التهاون والاستخفاف . لهذا كله نجد أن قصيدة «الى جميله بوحيرد» أسطــر مفتعاة ليس فيها الا مقارنات ذهنية ومبالغات ممجوجة وتعبيرات نابية .

## سرروسس في بابل

مما تقدم يتبين لنا أن محاولة بدر استئناف ما كان قد استنزفه في الطريقة والرموز يمثل افتعالا نصيبه الاخفاق ، ولولا حوادث العراق الدامية التي جعلته يعود بحنق من نوع جديد لممارسة الشعر ، لقد رنا أن طريقه المسدود كان يحتم عليه العودة الى اجترار الذكريات اذا شاء أن يقنع نفسه بالقدرة على الاستمرار في قول الشعر . وتمثل القصائد السبع التي تمخض عنها عام .١٩٦ قصائد المرحلة الثانية في هذه الفترة وتلك القصائد هي : ١ ـ تموز جيكور ، ٢ ـ العودة لجيكور ، ٣ ـ مرحى غيلان ، ٤ ـ رؤيا في عام ١٩٥٦ ، ٥ ـ مدينة السندباد ، ٣ ـ المبغى ، ٧ ـ سربروس في بابل .

وقد كان من عمل الاحداث التي أوحت له بهذه القصائد أن عمق لديه الاحساس بجيكور وحاجته اليها ، وأن جعل رموزه السابقة صالحة للاستغلال بعد إذ اعتقد أنه شبع منها . فأما عمق الاحساس بجيكور فقد زاد حين ازدادت الكراهية للمدينة ، وأصبح الانفصام بينها وبين الفرد الشاعر كاملا ، كانت المدينة من قبل في نظره عالما قد غادره الاله والروح والفضيلة وسيطر فيه الرب الجديد الذي يسمتى النضار ، فهل مسن المعقول أن تنوشح المدينة بالجمال بعد الاحداث التي روسعته ? لهذا عاد

الى ذلك الاحساس الكامن في نفسه سخطا على المدينة وعاد يتصور أنه فيها أحد اثنين ، أما المسيح واما تموز واما هما معا . وفي قصيدة «العودة لجيكور» تصور أنه مصلوب في بغداد ، ولذلك هرب منها على «جواد الحلم الاشهب» ليبحث في جيكور عن كوكب :

عن مولد للروح تحت السماء عن منبع يسروي لهيب الغلساء عسن منزل للسائسسح المتعب

ونثر في القصيدة الرموز المسيحية عن المشي على الماء والكوكب الذي رآه المجوس واكليل الشوك واكليل الغار والماء الذي استحال خمرا ، وجاء رمز «حراء» الذي حاكت العنكبوت خيطا على بابه ، رمزا باهتا بين مجموعة تلك الرموز ، هذا الى أنه خطأ من الناحية التاريخية لأن العنكبوت نسجت خيوطها على غار ثور لا على حراء .

وفي قصيدة «تموز جيكور» تصور الشاعر أنه «تمسوز» وأن الخنزير البري يقتله ، فيتدفق دمه ، وخيل اليه أن جيكور ستولد من جرحه وتتماوج فيها الغلال والانغام ولكنه سرعان ما يكتشف الحقيقة : ان تموز يعيش مرة اخرى بدموع «عشتار» ولكنه ليس لديمه أم أو حبيبة ليعود الى الحياة ولهذا فهو يغيب في ظلام الموت ، دون أن ينبت دمه شقائق أو قمحا .

ان السنابل والأزاهير لا تنمو الا اذا بعث تموز ، فكيف تبعث جيكور ويبعث ربيعها الاخضر بينما تموزها ما يزال هامدا في الثرى :

هيهات أينبشق النور ودمائي تظلم في الوادي أيسقسق ، فيها عصفور ولساني كومة أعواد

لا . «لا شيء سوى العدم العدم ، والموت هو-الموت الباقي» ...

لن تولد جيكور ما دام تموزها رهن التراب .

القصيدة ثلاث خطوات: الخطوة الاولى تضمين لأسطورة تموز القديمة وانتحال الشاعر لموقف تموز ــ الخطوة الثانية: ولادة جيكور من جراح تموز القتيل ــ الخطوة الثالثة: رفض لهذا الميلاد لان جيكور لا تعيش دون أن يحيا تموزها ، وهو لن يحيا حقا ، فالموت هو نهايــة الاثنين ، وبذلك تغيرت أسطورة تموز القديمة لأن البعث غير متيسر.

وليس ما يهمنا في هذه القصيدة بناؤها فانه بناء سهل واضيح يعتمد على مقدمتين وتتيجة مناقضة ولكن يهمنا منها دلالتها، فانها تومىء الى أن مشكلة الموت التي كانت قد جعلت السياب واحدا بين موتى كثيرين في المشرق العربي (في القصائد الكهفية) عادت تقض مضجعه على صعيد فردي ، وأصبحت عشتاروت املا لا يتحقق ، وأخذ النخل الذي كان يرعاه طفلا «يوسوس اسراره» ـ ان ضغط فكرة الموت جعله ينام مطمئنا الى حضن الارض غير جازع من مفارقة الحياة :

يا ليل أظل مسيل دمي. ولتغد ترابــا أعراقـــى

ومع أن بعث ادونيس (تموز) يحمل في الاسطورة تفاؤلا جميلا معددة الحياة الى الارض بعد الجفاف في فان الشاعر ابى ان يتعلل بما توحيه الاسطورة من رجاء ، ورضي بأن يموت هو وجيكور معا . فهذا نوع رابع من الموت هو «الخلاص من الحياة» ، لا بعث ولا تفاؤل ، لا بعر ولا جيكور ، عاشا معا فليموتا معا . والسر في هذا الموت ليس هو وحسب ضغط آلام الحياة وعذابها القاسي وانما عجز عشتار (الحبيبة وحسب ضغط آلام البعث المرتقب . وهنا يمكن ان نقف وقفة قصيرة نصحح بها ما راج حول شعر السياب من أخذ لبعضه وترك لبعضه

الآخر: فهناك من يحلو له أن يقول ان السياب أحب المطر لانه عبرً عن هذا الحب في قصيدة او قصيدتين ، ولكن الشاعر كان رهين لحظات نقسية متقلبة ، فقد يكون المطر لديه عاملا من عوامل الخصب ، وقد يكون طهورا يعسل الخطايا ، ثم يكون في موقف ثالث صنوا للسدم والدموع . وكذلك يقال في فكرة البعث : فقد كان السياب يؤمن ب حين يحس بالتفاؤل ، ولكن ها هو في قصيدة «تموز جيكور» ينكر البعث كله ، لانه اختار العدم للراحة الابدية ، لنفسه ، ولجيكور ، التي كانت ترمز الى كل ما يحبه على الارض . ولهذا قد يبدو من التعميم التغليبي قول الاستاذ فؤاد رفقه : «انه يبشر بالعودة الازلية وبالصراع مع الزمنية ، وهذا البعث لا بد من أن يمطر على بلاده ، على حقولها ويبادرها وجذورها» (١) لان هذا القول يمثل جانبا مسن الصورة ، ولكنه لا يمثل الصورة في جميع جوانبها .

وحين نعيد النظر في القصائد الجيكورية \_ في هـ ذه الفترة \_ نحس ان جيكور قد اصبحت قطبا محوريا في فهم مزدوجات الحياة: أي الحقيقتين \_ حين يعرضان نفسيهما معا \_ أحق بالقبول: جيكور أو المدينة (من حيث البقعة المكانية) العودة الى الطفولة او المضي في الكفاح، الموت من اجل البعث او الموت من اجل الموت نفسه ، الأم او الزوجة ، قيم الروح او قيم المادة ، الماضي او الحاضر ، الايمان او الالحاد، وفي اغلب الاحايين كان الشاعر مع الفريق الاول من هذه القيم ، ولكنه كان يحس بانهزامها وانهزامه، الا مرة واحدة أحس فيها ان جيكور اتسعت وامتدت حتى شملت كل شيء ، وفاضت خضرتها على الوجود كله ،

<sup>(</sup>۱) مجلة شعر (۱۹٦٠ عدد الشتاء) ص: ١٦٦٠ .

وذلك حين سمع ابنه غيلان يناديه «بابا ... بابا» (١) ؛ حينئذ احس كأن عشتار افاضت الازاهير والثمار على العراق كله وأن كلمة «بابا» كأنما تحمل فيها يد المسيح ، وأن «تموز» قد عاد بكل سنبلة تعابث كل ريح ، وأحس كأن روحه في تربة الظلماء حبة حنطة وصوت ابنه ماء ... وتصور نفسه في قرار بويب ميتا ، أي حقق العودة الى الام ، ولكن النهر نفسه كان يهب الحياة لكل اعراق النخيل ؛ الموت جميل لان الحياة امتدت ، الموت لا يذهب بالروح وانما يحولها الى قوة سارية في جنبات الكون ، فالذي في قاع بويب هو نفسه «بعل» الذي يخطر في الجليل على الماء... ولدت جيكور في غيلان وامتدت حتى طغت على المدينة ، فاذا اعمـــدة أصبح صوت النسغ يهمس في الشجر ؛ وتذكر المفارقة بين واقع الحال وبين هذا الحلم الذي نقله اليه صوت غيلان ــ الارض في الواقع قفص من الدم والاظافر والحديد ، والمسيح فيها معلق بين السوت والحياة ، وعشتار فيها دون بعل ، والموت هو الذي يركض في الشوارع معلنا انه المسيح المنتظر ، والنار تزعم انها هي الفرات والشمس تعول مبتردة ، والافق ملبد بسحب من جليد ... البرد يسيطر على كل شيء ، ورغــم ذلك كله فان دفئا جديدا قد غمر الشاعر ، فجعل الغد يورق في دمائه . وقد ألمحت من قبل الى ما كان للشاعرة سيتول من أثر في صور هذه القصيدة ، ويكفى ان تتأمل هنا انتصار جيكور على المدينة، والاطمئنان اني الموت الجميل ، وأن نقف عند صورة النقيضين من دفء وبرد كما رسمهما الشاعر ، فانها تتصل بوجود تموز وبعــل والمسيح أو عــدم

<sup>(</sup>۱) قصيدة «مرحى غيلان» في ديوان انشودة المطر: ۱۸ وهي علي التحقيق من قصائد هذه الفترة ، فقد ذكرها السياب في رسائله متصلة بها ونشرت في مجلة التضامن العراقيي ، العدد ٢ ص ١٦ وتاريخها ١٩٦٠–١٩٦٠ .

وجودهم ؛ فمندمنميابهم يصبح الكون في قبضة الاضداد الذين ينتحلون غير حقيقتهم ، حتى ليدَّعي الموت انه المسيح والسلام وتدَّعي النار انها الماء الذي يسقي الورود لتتفتح ، والشموع ترش ضريح بعل بالشحوب بدلا من الماء ، والشمس مصدر الدفء تقفقف من البرد، وعشت ار مصدر الخصب تصبح رمزا للعقم لأن «بعل». غائب عنها . ان انتصار جيكور كان عودة لبعل وتموز والمسيح ، للخصب والدفء والسلام ، ـ كان بعثا للدفء الذي يستطيع ان يطرد قشعريرة الارض وزمهريــر الجو الْجليدي ، وكان ذلك كله معناه الخلود الذي لا ينتقص منسه الموت الجميل أي شيء ، فخلود الشاعر في ابنه هــو خلــود بويب في الشجر والسنابل ، والشاعر نفسه هو « بويب » ، فلا ضير عليه ان يرقد في القرار ؛ وهكذا تستطيع قصيدة « مرحى غيلان » أن تكون ذات نبض خاص في سياق أسطــورة البعث ، لأنها تعــج ّ بالقوى المحركــة والمتحركة (المطر \_ حبة الحنطة \_ الدم \_ ماء النهر \_ النسغ \_ البرعم \_ بعل \_ عشتار \_ المسيح \_ الريح \_ عروق الشجر \_ ) وتجمع عالم الأصوات والالوان ، وأنواع الحركة من انسياب وسباحة وانثيــــال وخطران ونمو وتنفس وركض ، انها تمثل الحياة أو الفرحــة بالحيـــاة أصدق تمثيل ، وتحيل الموت الى حقيقة غير مخيفة ، بل ربما جعلتـــه حقيقة جميلة ، وتجمع بالايجاب والسلب بين الدفء والبرد ، وتفجـــر القوى الكامنة في كل جهة مستمدة تلك الثقة من صوت جميل صغير بريء ؛ فهي ليست علاقة أب بابنه وانما هي قصة الانتصار على الموت في لحظة من اللحظات ، وهذا الانتصار يحقق كل ما حرمه الشاعر ( أو ما حرمه الانسان الحق كما يراه الشاعر ) من انتصار للريف على المدينة، وللحقل على الشارع ، وللخضرة على الجفاف ، وللدفء على البـرد ، وللسلام على الدمار ، وللخصب على العقم ... الخ ، ولكنه لم يكن انتصاراً عن طريق السواعد المناضلة وانما كان في الولادة المتجــددة ،

والتقمص التناسخي .

لكن في القصيدة عيبا كبيرا لم أشر له ، وذلك هو التهويل في الاستجابة ، فان ذلك الانتصار الكبير لقوى الحياة حين ينطلق من لفظة صغیرة یتراءی وکأنه سکر بمقدار ضئیل من الخمر ؛ حقـــا ان سحـــر اللفظة كان يفتح عوالم جديدة في ذهن السياب الشاعر وتصوّراتــه ، وقد بدا ذلك واضحا في قصائد مختلفة ، بل كانت اللفظة احيانا هـــى الينبوع الذي تسترسل منه القصيدة وتستمد وحدتها ، ولكن كلمــــة «بابا» لم تكن ذات أثر عادي وانما كانت كالصعقة التي تترك من تصيبه منطرحا ساعات ، أو كعملية تفجر متلاحقة ، مع ان الطاقة المخزونة فيها يجب ألا تحدث الا انفجارا واحدا . وقد رأينا السياب في شدة انفعاله يحشد الصور حشدا متلاحقا ليشبع نزعته المتعطشة الى التهويل في قصائد مثل « حفار القبور » و «المومس العمياء » ، ولكنه هنا لا يهو"ل يحشد الصور ، وانما بهو ل بالتصور ، فيرسل خياله ليقتنص « حيـد الغاية » في نقل شعوره بأثر لفظة «بابا» بدلا من ان يكون طبيعيـــا أو واقعياً . وسر ذلك يعود الى أنه في تلك الفترة لم يعد فحسب الى ظاهرة التهويل التي تتلاءم وسرعة حنقه وانفعاله وحدته بل كان محتاجا اليهـــا وهو محنق مغيظ ساخط متبر"م متمر"ر النفس متعطش الى النيل من خصومه بكل وجه ، ولهذا كان يرى ان العراق يعيش غهدا من عهــود الرعب ، وان تصوير الرعب لا يمكن ان يتم ببساطة او دون تهويـــل ، فذهب يذيب نفسه تحت مطارق الخوف والموت ، ليستطيع نقل جـو" مشحون بالمناظر المخيفة. ولذلك كانت تصوراته تنقل نماذج من التشويه الفظيع:

فالرؤيا « صقر من لهيب ينقض على العينين ويجتث سوادهمــــا ويقطع الاعصاب » (١) ، وللانسان نفسه صورة يقشعر لها البدن :

<sup>(</sup>۱) انظر ديوان انشودة المطر (رؤيا في عام ١٩٥٦): ١١٦ ــ ١٢٧

عين بلا أجفان تمتد من روحي شدق بلا أسنان ينداح في الريح يعوي أنا الانسان

وعشتار على الشجرة:

صلبوها ، دقوا مسمارا في بيت الميلاد ــ الرحم

وصــورة النهد:

النهد الأعذر فاض ليطعم كل فم خبرز الألم الأقة \_ صاح القصاب \_ من هذا اللحم بفلسين

وصورة المدينة:

الموت في الشوارع (١) والعقم في المسزارع وكل ما نحبه يموت الماء قيدوه في البيوت

وصورة الخراب العام :

وتجهض النساء في المجازر ويرقص اللهيب في البيادر ويهلك المسيح قبل العازر

<sup>(</sup>۱) من قصيدة «مدينة السندباد»: ١٥٣.

وصورة الفارس الخائن لفروسيته:

وجال في الدروب فارس من البشر يقتـــــل النســـاء ويصبغ المهود بالدماء ويلعن القضاء والقدر

ولو ذهبنا نورد الامثلة من « قصائد الرعب » لضاق المقام ، لأن ذلك يعني ان ننقلها ب أو اكثرها بعلى هذه الصفحات . ولست أقول ان هذا التهويل يعني كذبا على الحقيقة التاريخية ، فليس الواقع التاريخي هو ما أتحدث عنه ، وانما أتحدث عن هذه القصائد من ناحيتها الناية ، وخلاصة ما اريد ان اقرره : ان السياب يتلذذ فنيا ونفسيا بتصوير هذه الصور المفزعة ، وانه لو ذهب يتحدث عنها على نحو آخر أخف ايقاعا واقل حلكة وقتاما ، لما رضي عن نفسه . وقد وجد في النواحي السلبية من قصة تموز والمسيح ما يستطيع استغلاله في النواحي السلبية من قصة تموز والمسيح ما يستطيع استغلاله في الدم التي لا تنبت شقائق ، وعن صلب (عشتار حفصة) ودق المسمار في رحمها ، وعن اندثار جنائن بابل وعن المقارنة بين قيام لعازر وقيام شخنوب العامل (۱) وعن تمزيق سربروس (كلب الجحيم ) لسيقان عشتار وهو يركض خلفها في الدروب .

ورغم هذه الويلات التي تتكدّس كذنوب الضالين في هــــذه القصائد فكل قصيدة منها تنتهي بأمل في الغد ؛ فقد جاء في نهـــايــــة قصيدة « المبغى » :

... ولكنني في رنة الاصفاد

<sup>(</sup>١) انظر الحاشية ص: ١٢٦ في ديوان انشودة المطر.

أحسست ماذا ? صوت ناعوره أم صيحة النسغ الذي في الجذور

وفى نهاية « رؤيا » :

ولفتني الظلام في المساء فامتصت السدماء صحراء نومي تنبت الزهر فانسا الدماء توائسم المطر

ويختتم قصيدة « سربروس في بابل » بقوله :

سيــولد الضياء من رحم ينز بالدماء .

ويشبه ان يكون هذا الامل تحدّيا من ناحية ، وقانونا من قوانين الواقعية الحديثة من ناحية أخرى ، وعادة قد اتقنها السياب في شعره، والا فان الظلمات التي تتراكم كثيفة في تلك القصائد تقتل كل أمل ، تحت سياط التهويل .

ولست أقف لتحليل كل قصيدة من تلك القصائد على حدة ، وانما اكتفي ببعض تعليقات صغيرة هامشية احيانا . فالقصيدة التي فلهرت بعنوان « المبغى » (۱) في الديوان كان عنوانها قبل ذلك «جيكور المبغى » ثم غيرت لفظت جيكور حيثما وردت في القصيدة ووضع موضعها «بغداد» ؛ ويبدو ان السياب كان يخشى السلطة في بغداد حين نشرها ، غير انه لو ابقى لفظة «جيكور» لكان في ذلك مناقضا لمسل

<sup>(</sup>۱) انظر ص: ۱۳۵ من دیوان انشودة المطر ومجلــة شعــــر (خریف ۱۹۶۰ ) : ۵۲

رسمه من قبل حين اتخذ « جيكور » رمزا للريف الوادع الطيب الموشع بالفضيلة ، واذن لنقض أيضا معنى الانتصار الذي سجل في قصيدة « مرحى غيلان » .

وتعد فاتحة قصيدة « رؤيا في عام ١٩٥٦ » ، أعنى قوله :

حطت الرؤيا على عيني" صقرا من لهيب انها تنقض ، تجتث السواد تقطع الاعصاب ، تمتص القذى من كل جفن ...

تعد هذه الفاتحة محاكاة لصورة بروميثيوس ، الذي ارسل زفس لعقابه صقرا ينهش قلبه ، والاقرب ان يكون السياب قد قرأ مثل هذه الصدورة في قول اديث سيتول (١):

لم يكن صقرا ، وانما دجاجة دفرة التقطت بذور النار من قلب بروميثيوس ... قاتلة النار التي جاء بها لبني البشر كما تقتل الشيخوخة الرغبة الفتية

وتنفرد قصيدة « مدينة السندباد » بخاتمتها لان الشاعر لا يستشرف فيها غدا مشرقا ، وانما يختمها بسا يناسب الجو" العام في القصيدة فيقول :

وفي القرى تمسوت عشتار عطشى ليس في جبينها زهر وفي يديها سلة ثمارها حجر ترجم كل زوجة به ؛ وللنخيل في شطها عويسل .

<sup>(</sup>۱) انظر Collected Poems ص: ۲۹۱

ويستوقفنا في هذه الخاتمة أمران: اولهما الجمع بين موت عشتار أي حلول الجدب والعقم) وبين رجم الزوجات ( والرجم يعني الخيائة) فان هذا كلام غير ملتئم ، ولهذا كان علينا ان نفهم الرجم هنا بمعنى الضرب غير المعلق بحد" من الحدود. والثاني قوله بعد ذكر الزوجة: «وللنخيل في شطها عويل » ، فان اسراعه الى ذكر النخلة (رمز الأم) في شعره يدل على ان العقل الباطن لديه لم يستطع ان يقف مرتاحا عند ذكر « الزوجة » وحدها.

وحين كان الشاعر يستسلم في بعض تلك القصائد الى التطويل ، فانه لم يكن يهتم بالتمايز بين مراحل القصيدة بمقدار اهتمامه بتكديس الصور المفزعة . ولهذا يمكن ان يقال في شيء مسن التعميم الدي بذله الحرص على البناء الفني المحكم كان اقل مرتبة من الحرص الذي بذله في القصائد الكهفيات وما عاصرها من قصائد وما جاء قبل عهد الرعب .

ولا ريب في أن الذين يظنون ان « البعث » قاعدة ثابتة في شعر السياب وأن «المطر» رمز للحياة والخصب عنده قد يهمهم أن يقرأوا قصيدة « مدينة السندباد » من بين تلك القصائد على وجه الخصوص ، ففيها يحس الشاعر بالندامة على الحاحه في استسقاء المطر:

تبارك الاله واهب السدم المطر

وفيها انكارللبعث جملة :

نود لو ننـــام مـــن جدید نود لو نموت من جـــدید

• • • •

نود لو سعى بنا الطريق الى الوراء حيث بدؤه البعيد من أيقظ العازر من رقاده الطويل ? ليعرف الصباح والاصيـــل والصيف والشتـــاء لكي يجوع أو يحس ّ جمرة الصدى

ومن اللافت للنظر في هذه القصيدة نفسها أن السياب عاد فيها الى رمزه القديم المحبَّب « قابيل » :

الموت في البيوت يسول يولد قابيل لكي ينتزع الحياه من رحم الأرض ومن منابع المياه فيظلم الغسسة

وقد كان « قابيل » من أشد الرموز ملاءمة لموضوعه في هـــــذه القصائد ، ولكنه استبعده ـــ الا قليلا ــ وآثر عليه رموز تموز وعشتار والمسيح ويهوذا ولعازر وسربروس .

لنقل اذن ان السياب لم يعد الى جيكور بل مد عهد الرعب من تاريخ صلته بالمدينة ، الا انها كانت صلة كراهية وبغض متزايد ، واذا كان لقصائد السياب في عهد الرعب من ميزة فهي انها جعلت يطيل الوقوف ازاء قضية ( او على الأصح ضد قضية ) ويحس انه مسئول امام نفسه ووطنه عن تصحيح وضع يعتقد أنه خطأ . ولكن توتر الاعصاب في سبيل قضية ما على نحو محموم كان يعني انها سترتخي طالبة الراحة مما اعتراها من ارهاق ، وسرعان ما أصبح السياب يحلم بالتخلص من المدينة وبالعودة الى مرابع الطفولة ، كان جسمه متعبا ، وكان الموضوع الشعري قد استنزف طاقته الفنية وجعلها ايضا مرهقة ، وكذلك كان ، فقد عاد الى منطقة يسهل عليه ان يهذهب منها لزيارة جيكور كل يوم ، ذلك حاله في الواقع ، اما في الفن ، فانه يوم وقف يعلن انه قد غدا متخما من الالتزام ، فانما كان يتحدث بصراحته يعلن انه قد غدا متخما من الالتزام ، فانما كان يتحدث بصراحته

الساذجة المعهودة \_ عن فترة الارهاق الذي اصابه في عهد السرعب، وعن فقدانه للموضوع الذي يستطيع به أن يجعل من الالتزام حقيقة متجددة . وفي السنوات التالية لم تبق من قضية ادبية تشغل باله سوى قضية الالتزام ، ولكن أي شيء يكون حجمها الى جانب قضية المرض المتدرج نحو الموت ?



صورة احدى جلسات مؤتمر روما ويبدو فيها بـــدر السياب مع جبرا ابرهيم جبـرا وفرحــات زياده وخليـل رامز سركيس .

عُولِسْ حَتِّ مَذَكِّراته

## عوك يت نظرالمعجزة

حين عاد السياب الى البصرة عمل موظفا في مديرية الموانسى، العامة بالمعقل (١) ، ويقول الاستاذ العبطة انه توظف محررا في مجلسة حكومية بالبصرة (٢) وهما وظيفتان متلازمتان أو وظيفة واحدة ، اذ كان تحرير المجلة في مديرية الموانى، ابرز مهماته .

ولكن كيف يفر" السياب من بغداد ? وهل تصفح عنه هذه المدينة التي سماها من قبل «المبغى» ؟ انها تطارده حيثما اتجه لتسرده اليها لا ضناً به وانما امعانا في تعذيبه . لقد تقرر ان يعقد وزراء خارجية الدول العربية مؤتمرا لهم ووقع اختيارهم على بغداد لتكون مركزا لذلك المؤتمر ، واستقبل بعضهم بالمظاهرات الصاخبة \_ وبعضها للحفاوة والترحيب \_ وتمت اجتماعات الوزراء بين ٣١ كانون الثاني (يناير) وه شباط (فبراير) من عام ١٩٦١، ولكن الشرطة في بغداد لم تكن راضية عن تلك المواكب ، ولهذا عمدت الى اعتقال من قسدرت انهم دبروها ، وللشرطة تقدير لا يخطىء فكل من دو"ن اسمه في سجلاتها ( وان

<sup>(</sup>۱) انظر العبطة : ٧٦ وهذا عنوان رسائله الى سيمون جارجي (عام ١٩٦٢) •

<sup>(</sup>٢) العبطة: ١٦ وانظر حوار العدد: ١٥ ( ص: ١٢٨ ) .

غاب أو مات) محرّض يتحتم اعتقاله . كذلك كانت الحال قبل الثورة ، يقول كاراكتاكوس: «وكانت احدى الارامل التي توفي ولدها تتلقى مثل هذه الزيارات من رجال الشرطة بعد كل مظاهرة بحثا عن ولدها المشبوه » (۱) ، وكذلك كانت الحال بعد الثورة ، « وكأنسا يا بدر لا رحنا ولا جينا » ل فان الشرطة لم تقرأ مقالات بدر في التنصل مسن الشيوعية ، ولا يهمها ان تقرأ ما دام اسمه في « كتاب مبين » . ثسم لا يهمها ان يكون في بغداد او بعيدا عنها . بل هو في بغداد رغما عنه ، وان ادسمى انه هاجر منذ اسابيع الى البصرة .

وسيق الرجل الذي حرق جميع سفنه الحمراء وهو ينادي « يسا اعداء الشيوعية اتحدوا » ، ونقل في قطار بضائع في شتاء العراق القارس القاسي الى بغداد ، وزج " به في السجن مع الرفاق الشبيوعيين . أيةً سخريـة تراءت لبدر الساخر الفكه في تلك اللحظة ? لا أحد يدري ، ولكن المناكفات والتعييرات ونكأ الحزازات تركته لقي علسي إرض السجن او حطاماً ، فاضطرت دائرة الامن الى نقله من بين الرفاق ووضعه مع البعثيين ، ولا ريب في انه كان أقرب اليهم ميــولا وروحــا حتى قيل انه بعد خروجه من الحزب الشيوعي تحو"ل بعثياً . ويقــول الثقة الذي روى هذه القصة ( وانا اكتم اسمه متعمدا ) \_ وتلـــك قصة لم يشر اليها بدر بصراحة \_ ان البعثيين الذين دخل السجن معهم كانوا يقضون ليلهم وهم يداوون جراحهم وحروقهم لشدة ما يلقون من صنوف التعذيب حتى بلغ الامر باحدهم وقد تشوهت خلقت ان لــف نفسه ببطانية واحرق نفسه على مرأى من السياب. وفزع الشاعــــر ذو الحس المرهف للموت يراه عيانا على بعد خطوة ، فانهـــارت نفسه ، وخرج مـن السجن معتلا" ، يظن ان سر" الوهن في جسمه النحيل ،لأنه

<sup>(</sup>۱) ثورة العراق: ١٥.

لا يقوى على تحمل الآلام ، ولكن الوهن في الواقع كان صدمة نفسية عميقة تزلزلت لها اركان جسمه ، وكانت بداية النهاية في تلك الرحلة .

تلك رواية ترجح في نظري على ما حكاه الاستاذ علي السبتي ، فقد ذهب الى ان بداية الانحدار في صحة السياب انما جاءت اثر مروره على مقهى يجلس فيه بعض اصحابه القدامى من الشيوعيين ، فلما حيًاهم لم يردوا التحية بمثلها وانما لاذوا بالصمت عامدين فأحس بجرح عميق وكآبة غالبة ، وطوى النفس على ألم ومرارة ، وفي صباح اليوم التالي حاول الوقوف على قدميه فلم تسعفه قوته .

واكبر الظن ان هذه الرواية تحوير لما رواه هو عن نفسه في مقالاته التي هاجم فيها الشيوعيين ، فقد قال : « بالامس كنت أسلير في شارع أبي نواس مساء حين صادفني رفيقان من الرفاق الشرفاء جدا وقد عرفاني ،قال أحدهما وهو يخاطب زميله بصوت عال يقصد منه اسماعي: «صاير قومي... انعل ابوك... »(۱) على انا لو مزجنا بين رواية الاستاذ السبتي وهذه الرواية لم يكن ثمة تناقض ، ولكن ليس من المعقول ان يستكثر السياب تنكر رفاق الامس له بعد تلك المقالات ، وليس من الطبيعي ان تنجرح أحاسيسه من قوم لم يترك في اديمهم موضعا لسهم جديد.

ذلك الانهيار المبكر هو الذي يفسر لنا قول السياب في احدى قصائد ذلك العام (٢):

منطرحا أصيح أنهش الحجار أريد ان أموت يا اله !

فمع أن الموت أصبح هو «المنقذ» في نظره قبل هذه الفترة الا ان

<sup>(</sup>١) الحربة ، العدد: ١٤٧١ .

هذه النغمة في استدعاء الموت الوحي" موصولة بشعوره العام بالانهيار النفسي بعد احساسه ببوادر الضعف الجسماني .

ولكن ان كانت مقالات السياب ضد الشيوعية غسير كافية في اثبات « براءة الذمة » في نظر الشرطة العراقية ، فان أقل منها بكثير كان يكفي لادراج اسمه في فئة جديدة ، لا ضير في ان تسمتَّى فئة المقاومين للشيوعية ، فقد اعلن هو نفسه انه عقد العزم على محاربتها حتى الرمق الاخير ، ولهذا الاعلان قيمته وخطره ، خصوصا حين يصدر عن شاعر لمع اسمه عنوانا على اتجاه حديث في الشعر ، ولهذا دعي الى مؤتمر يتناول الحديث في الادب العربي المعاصر ويعقد في رومة ( بتاريخ ١٦ سيتاول الحديث في الادب العربي المعاصر ويعقد في رومة ( بتاريخ ١٦ سحول موضوع « الالتزام واللاالتزام في الادب العربي الحديث » .

وسافر السياب الى ذلك المؤتمر فمر ببيروت، ومنها أقلتته الطائرة الى رومة في صحبة صديقه أدونيس والاستاذ خليل رامز سركيس، وفي رومة نفسها التقى بعدد من ادباء العالم العربي شرقيب وغربيه وبعدد آخر من الادباء الغربيين والمستشرقين، وجدد بدر العهد بلقاء صديقيه: الشاعرة سلمى الخضراء الجيوسي والاديب جبرا ابراهيم جبرا، وتعرف الى محيي الدين محمد ونشأت بينهما اسباب صداقة متينة (۱)، ولم يكن من المصادفة المحض ان يجتمع في مؤتمر واحد الشاعر ستيفن سبندر والروائي ايناسيو سيلونه وبدر شاكر السياب، وهم الذيب تربطهم معا رابطة الثورة على النظام الشيوعي بعد انتماء، فقد حرصت منظمة حرية الثقافة ان يكون هذا الجانب ممثلا في ذلك المؤتمر، وهو

<sup>(</sup>۱) شاهد بدر رغم ضعفه الجسماني - بعض معالم روما كالكوليزيوم والبلاتين وزار الفاتيكان وتجول في بعض الاحياء والمتاجر (اضواء ۲ ، ۲ ) . ۱ ) .

جانبهام في نظرها ؛ أما عن صلة العضوين الاجنبيين بالادب العربسي المعاصر وصلة اناس آخرين غيرهما من عرب وغير عرب بهذا الموضوع نفسه فأمر خارج عن مجال هذه الدراسة ، وكذلك يقال في مناقشة كثير من الآراء الخاطئة والآراء الظالمة ( اعنسي الخاطئة عن سبق اصرار وتعمد ) التى قيلت في الأدب العربي وفي الحضارة العربية .

انما الحديث هنا عن السياب ، وكان المحاضر السابع (أي الاخير ) في ذلك المؤتمر ، وكانت محاضرته ذات شقين احدهما كلمـــة موجزة ــ كالتي يقرأها الطلاب في كتب تاريخ الأدب للمدارس الثانوية ـ عن تطور الأدب العربي ، والثاني الالتزام في الادب الحديث وصلته بين القضية أحامة والامثلة الساخرة الفردية التي لا تدل الا على محاولة القسم الثاني وهو موضوع المحاضرة يدور على فكرة محددة وهي أن الالتزام في الادب العربي المعاصر يتجه في ثلاث وجهات : الالتزام كما يفهمه الشيوعيون ، والالتزام القومي الحزبي وهو من نــوع الاول ولا يختلف عنه الا في بعض الالفاظ التي يرددها كـــل من الفريقين تبعــا لاختلاف الشعارين ، والالتزام الحق وهو مذهب الشعراء الذين لجأوا الى الرموز يعبِّرون بواسطتهـا عن تذمرهم من اوضاع بلادهـم السياسية والاجتماعية على السواء: «وتعرضت هذه الفئة من الشعراء الملتزمين التزاما حقا الى هجوم من اليمين واليسار على السواء فهي في نظر اليسار فئة تخدم مصالح البرجوازية والامبريالية ولا تفكـــــر بالجماهير ، وهي في نظر اليمين المتطرف فئة تحاول تحطيم الشعـــــر العربى بالخروج عن أوزانه وطرائق نظمه المتوارثة مدفوعة الى ذلك بدوافع شتى أعظمها ما يغدقه عليها الاستعمار من مال ... » (١) . ولم

<sup>(</sup>١) الادب العربي المعاصر : ٢٥٠ واضواء: ١٢٣ .

ينس بدر في هذه المحاضرة أن يقعبس رأي ستيفن سبندر في الواقعية ، وأن يشيد بالشعراء التسوزيين الذين أصيبوا بخيبة أمل فأقلعوا عن الالتزام (ترى متى كانوا ملتزمين ?) وانصرفوا الى المشاكل الذاتية والشخصية بل وحتى (الى) افتعالها: «وأرى ذلك في نفسي أنا شخصيا فكأتني اتخمت من الالتزام فأنا أتغلت منه ، ولا أغاليي اذا قلت ان نهاية الالتزام الحق في الشعر العربي المعاصر ستكون حين ينتهي هؤلاء الشعراء منه» (١) . ومن هنا نرى ان السياب سلك نفسه في عصبة من الشعراء أطلق عليهم اسم التموزيين ، ولا أدري حظ هذه الكلمة من الصواب ولكنها ليست من ابتكاره . الا ان صراحته بقوله : انه اتخبم من الالتزام فهو يحاول أن يتفلت منه ، ذات دلالة عميقة على الاتجاه من الالتزام فهو يحاول أن يتفلت منه ، ذات دلالة عميقة على الاتجاه الذي سار فيه قبيل مؤتس رومة ومن بعده ، ولا يعادلها صراحة الا الماؤه لي على طريقتة العفوية الساذجة للى الذين يتهمون بسان المستعمر يعدق الاموال عليهم لكي يحطموا صلتبم بالتراث العربسي وطرائقه في الشعر .

ومع ذلك فان الفنان في السياب كان اقوى من المفكر ، اذ بينما كان المفكر يعلن عن تخمته من الالتزام وعن اقتراب النهاية للالتـــزام الحق ، كان الفنان يقول وهو يحس بألم الغربة في رومة (٢) :

من جوع صغارك يا وطني أشبعت الغرب وغربانه صحراء من الدم تعدوي ، ترجف مقدروره ومرابط خيل مهجدوره ومنازل تلهث ، أواهما ومقابر ينشمسج موتاها .

<sup>(</sup>١) الادب العربي المعاصر: ٢٥١ واضواء: ١٢٤ .

<sup>(</sup>٢) المعبد الغريق: ٥٦ وتاريخ القصيدة ١٩-١١-١١٦١ .

ولكن هذه اللفتة الحزينة كانت قد اخذت تصبح كالنغم الضائع بين صراخ اللهفة اللاهفة الى الجسد البعيد ، وحين كان السياب في بيروت عائدا من المؤتمر (٢٦ ــ ١٠ ــ ١٩٦١) كان لهاث الشهوة يحجب عن سمعه كل صوت آخر (١):

تمزق جسمك العاري

تمزق تحت سقف الليل نهدك بين اظفاري تمزق كل شيء من لهيبي غير استار تحجب فيك ما أهواه ....

فخف عائدا الى البصرة وجيكور ، الى التراب الـذي لا يحس بالراحة في سواه . ولكن لا راحة مع المرض ــ ذلك الباب الواســـع الشارع على عالم الاموات :

> أهكذا السنون تذهب أهكذا الحياة تنضب أحس أنسي أذوب ، أتعب أمسوت كالشجسر (٢)

كانت حالته الصحية قد ساءت ، وقد شهد مؤتمر رومة وهو كما وصفه احد المدعوين الى ذلك المؤتمر «جلد على عظام ... يمشمي متأرجحا بخطوات يجرها على الارض جرا ثقيلا يتعثر معه بقدميه فيكاد يسقط على الارض مع كل خطوة» (٢)

وتلقته بيروت مرة اخرى بصحبة زوجته الا انه في هذه المرة كان يمشي بعكازتين ، ومنذ تلك اللحظات بدأ صراع بدر مع الموت الحقيقي

<sup>(</sup>۱) المعبد الفريق: ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) المعبد الغريق: ٥٢ .

<sup>(</sup>٣) اضواء : ٦٤ .

ــ لا الموت المتخيَّل ولا الآخر المرتجى ــ وطال به التردد بــين التشبث الجسدية . وسد عليه الاحساس بالموت أقطار الوجود فلم يعد يـــرى شيئًا سواه ، واذا لاح له شيء سواه رآه في مرآة الموت أو من خلاله ـــ وفي مثل هذه الحال يتلاشى الالتزام تلقائيا ، ويصبح اللوم على كشـرة التقلب والتردد واللحظات الخائرة ، نوعاً من ترف الاصحاء الذيــن لا يستطيعون أن يدركوا حقيقة الموت في نضارة العافية .

في بيروت دخل مستشفى بولس ، ثم اسلم نفسه الى طبيبة المانية مختصة بالاعصاب وحتى (١٩ ــ ٦ ــ ٦٢) كان يعتقد انه لمس بعــض التحسن على يدها (١) ، ولكن هذا التحسن كان ضربا من التفاؤل ، ولهذا كتب من بعد يقول : «أما أنا فقد ذهبت ضحية للاطباء اللبنانيين الذين كسروا ظهري فأصبحت عاجزا عن المشي دون عصا ؛ وحتى مع العصا فان مشيي بطيء مضطرب ؛ أهذا هو شبابي ? (٣) » وحين لقيه الاستاذ عيسى الناعوري ببيروت حدثه ان بيروت ومستشفياتها لـــم تستطع أن تمنحه غير اليأس من الشفاء (٣) .

وكانت المشكلةِ الكبرى هي الناحية المادية ، وقد قد"ر ان الاقامة في بيروت تكلفه يوميا سبعين ليرة أجرة فندق وممرضة وثمن أدوية..الخ ولم تكن النقود التي أخذها من ناشري كتبه لتسد ما يحتاج اليه ، ولهذا كان لا بد من مصدر للانفاق على علاجه ، دع عنك الانفاق على عائلته في العراق . وكتب اليه الاستاذ سيمون جارجي يخبره بأن منظمة حرية الثقافة تتبرع بتكاليف العلاج اذا هو حضر الى لندن، فرد قائلا: «كيف

<sup>(1)</sup> 

اضواء: ۱۳۱ (من رسالة الى سيمون جارجي) . اضواء: ۱۳۲ (من رسالة غير مؤرخة الى سيمون جارجي) .. **(Y)** 

أضوًّاء : ٦} وانظَّر ما كتبه الاستاذ خالدً على مصطفى مصـــورا (٣) حاله اثر عودته من بيروت (ملف مجلة الاذاعة: ٢٧) .

السبيل الى قبول عرضكم السخي وأنا منذ حوالي الشهر لست قادرا على المشي بل ولا حتى على الوقوف ? ثم انني موظف حكومي واجازاتي محدودة ، ولم يبق لي من حق في اجازة اكثر من شهرين : شهر يمضي حتى أستطيع المشي وشهر أقضيه في الراحة : في لبنان اذا حصل المال والا ففي قيظ العراق ... وما دمتم قد تبرعتم لعلاجي فلتكن مساعدتكم لي وأنا هنا في لبنان . قد روا المبلغ الذي أصرفه في لندن ثم حولو

وأرسل أصدقاؤه من الادباء ببيروت برقية الى السيد عبد الكريم قاسم يوجهون فيها نظره الى ما يعانيه شاعر عراقي مرموق ، ويطلبون اليه أن تقوم الدولة العراقية بالانفاق على علاجه ، وكان وزير الصحة آنذاك وهو السيد عبد اللطيف الشواف صديقا للسياب منذ فترة بعيدة ، ولهذا تولى اقناع رئيس الوزراء بالامر ، ويقول الدكتور عبد الله السياب: ان عبد الكريم قاسم رفض تقديم مساعدة له لان بعض مقالات بدر كانت قد خلقت له بعض المتاعب (٢) ، غير أن وزير الصحة لم ييأس، وتابع السعي حتى استطاع اقناع الزعيم بصرف معونة للشاعر ، فصدر الامر الى الملحق العسكري في بيروت (الزعيم غانم اسماعيل) والسي العقيد محسن الرفيعي مدير الاستخبارات العسكرية بأن يقدما للسياب مبلغا معينا وباقة من الزهر باسم رئيس الوزراء .

وهنا مسألة لا بد من أن نجلو غامضها في سبيل الحقيقة التاريخية،

<sup>(</sup>۱) اضواء: ۱۳۱.

<sup>(</sup>٢) يقول مصطفى ان اخاه فصل من وظيفته بمديرية الاموال المستوردة لانه نظم قصيدة في عبد الكريم قاسم صور فيها شخصا يهدي الى آخر قميصا مسموما (اي ان نوري السعيد اهدى ثيابه الى عبد الكريم قاسم) وانه كان ينبز عبد الكريم بقلب «ابي اللقالق» ، ولعل المقالات التي يشير اليها الدكتور عبد الله هي تلك التي هاجم فيها الشيوعيين .

فان هذه الهبة من رئيس الوزراء قد ارتبطت في الاذهان بمسدح الشاعر له ، وقيل في الشاعر من اجلها انه رجل متقلب سياسيا ، وبخاصة وأنه هجا عبد الكريم قاسم يوم مصرعه . ويقول الاستاذ ناجي علوش في مقدمة ديوان إقبال «اما قصة هذا المدح فهي أن بدرا حين لم يجد معينا له في محنته طرق أبواب المسئولين في العراق ليساعدوه ، فما كان منهم الا ان ساوموه على قصيدة يمدح بها الزعيم مقابل المساعدة المرجوة ، وفعل بدر ما طلبوا فحصل على مبلغ ضئيل من المال »(١) ؛ ويحتاج هذا القول الى تصحيح في موضعين: أولهما أن بدر لم يطرق ابواب المسئولين في العراق ، وقد حكيت قصة البرقية ودور وزير الصحة في هذا الصدد، والثاني أن العلاقة بين تلك المساعدة والمدح لم تكن «امدح وخذ» وانما كانت ضربا من التخجيل ، فقد دفع الرجلان المكلفان بالامـــر ما قرره عبد الكريم قاسم ، وفيما كانا في زيارة السياب في المستشفى قالا لــــه بلهجة عتاب : «ألا تمدح رجلا أحسن اليك» ، وأحس بدر بالحـــرج ـ بعد أن قبض الهبة المالية وهو في حاجة ماسة اليها ـ فكتب تلـــك المدحة ؛ تلك هي رواية الدكتور عبد الله السياب ، وأراها مقبولة مــن شتى النواحي ؛ ولما انتقل بدر الى لندن للعلاج كرر صديقه وزيــــر الصحة سعيه لدى قاسم واستخرج له مساعدة أخرى ؛ والسؤال الذي يذر قرنه في هذا المجال هو : ما مدى المثالية التي نريد أن يتحلى بهــــا شخص على حافة القبر وهو لا يجد عونا من لائميه انفسهم أ ان «الاستشهاد» حقيقة لا يمكن أن نتطلبها من الآخرين ونحن نحجم عـن تقديم ما هو دونها بكثير . وان من يطالب بدرا بذلك فهو أحد رجلين : اما امرؤ يرى فيه تميزا حقيقا بنهاية بطولية ، وامـــا امرؤ يختبيء وراء المثل الاعلى ليداري ما يحس به من عجز وتقصير .

<sup>(</sup>۱) دیوان اقبال : ۱۵ – ۱۹ .

وربما أربت المدة التي قضاها السياب في بيروت على ثلاثة اشهر ، وقد أكد كثير ممن رأوه حالـــة التداعي والضعف البالغ والاعيـــاء والاضمحلال الذي يبلغ حد التلاشي ؛ قال الاستاذ اميل يوسف عواد : «ذات يوم من سنة ١٩٦٢ دعاني صديقي الدكتور جميل جبر ممثـــــل المنظمة في بيروت؛ وفي هذه الحفلة تعرفت على بدر شاكر السياب الشاعر العراقي وكانت هي المرة الاولى التي شاهدته فيها ، ولن انسى تلــــك اللحظة التي أطل بها بدر على" ، فقد تمثلت امامي مآسمي الانسانية كلها : الفقر والمرض ، الظلم والحرمان ، الاستعباد والاضطهاد ، ذلك لاننى رأيت بدرا ينوء تحت حمل ثقيل منها ، ووجدته كتلة هزيلة مــن الجلُّد الاسمر الباهت والعظام المنهارة ... » (١) وقــال الاستاذ أنسي الحاج : «كان ينقل ويحمل ويقذف كالمربوط بالجنزير ، كالملفـــوف بالاقماط ، يضربه الهواء من ظهره فيدفعه الى الامام ، وحين تكـــون الضربة ضعيفة لا تمشي قدماه فيقف ويظل واقفا حتى تأتى ضربة الهواء أقوى .... كنت أمشي معه مرة في بيروت ، ساحة رياض الصلح. خجلت أن اعطيه ذراعي فاستعمل الحيطان؛ لم يكن يمشي، كان يستسلم للفراغ فيشيله .... وكان لا ينقطع عن الحكي الضائع ، ليس هذيانا ولكنه اغماء على الكلام... وكان لا ينقطع عن ابداء الود والتعبير عن العواطف الجياشة وارتجال الشعر واستذكار الشعر ولوم الشعراء وفلش حرقمة قلبه على أصدقائه الشيوعيين الذين رافقهم مدة ثم تخلى عنهم وكأني به وهو يبدي حرقة ٔ قلبه عليهم ، يخفي حرقة قلبه من نفسه وعلى نفسه لانه تخلى عنهم تاركا ما كان يؤمن به إلى ما لا حاجة للايمان به» (٢) .

وأحس بدر في بعض لحظاته في بيروت أن النهاية وشيكة فكتب

<sup>(</sup>۱) اضواء: ۲۳ .

<sup>(</sup>٢) اضواء: ٣٤ ـ ٣٥ .

إقبال يا زوجتي الحبيبة لا تعذليني ما المنايا بيدي ولست لو نجوت بالمخلئد كوني لغيلان رضى وطيبه كوني ل ابا وأما وارحمي نحيبه وعلميه ان يديل القلب لليتيم والفقير وعلمه .....

ورغم انه يغص بالكلمات ، فتبقى الوصية مبتورة ، كان يستسلم احيانا لجواذب الدنيا لان مادة الحياة فيه لم تمت ، ومن المفارقات غير العجيبة أنه كان ما يزال يؤمن بقدرته على الحب ، وبقدرت على أن يكون هدف حب، وذلك تشبث بالحياة بكلتا اليدين، ولولا قسوة التعبير لقلنا انه كان في حاجة الى كل كلمة تنضح «بالحنو» ليحس انه ما يزال يتنفس هواء هذه الارض ، وهو يتحدث عن هوى في بيروت كاد يحقق المعجزة ويشفيه من دائه : «كان ذلك الحب هو الذي شفاني لا أدوية الدكتورة .... الالمانية الحقيرة ، شفاني حبها كما شفى الشاعر روبرت براوننغ الشاعرة الانجليزية من الكساح بعد أن ظلت تعانيه لمدة عشرين براوننغ الساعرة الانجليزية من الكساح بعد أن ظلت تعانيه لمدة عشرين كما يسوق الراعي الاغنام امامه الى سلم الطائرة ثم العراق ، فيا لي من كما يسوق الراعي الاغنام امامه الى سلم الطائرة ثم العراق ، فيا لي من تعيس بزواج وبلقاء قصير كهذا وبداء خبيث كهذا » (۲) ، ولا ريب في أنه كان يبحث عن المعجزة ، وسيبحث عنها فيما بقي من ايام ، كلما

<sup>(</sup>١) المعبد الغريق: ١٦١ .

<sup>(</sup>٢) من رسالة الى ادونيس بتاريخ ١٩٦٤/٩/١٧ .

وازدادت حاله سوءا بعد عودته الى العراق : «ما زالت صحتـــي متردية ، سقطت أخيرا فانفطر العظم في رجلي وانفسخت في موضعين ، ورغم العلاج الطويل ما زالت رجلي غير جيدة ، وما زلت عاجزا عـــن السير الا بمعونة العصا ؛ لكنني لسَّت يائسا ولا متشائماً . ما زالت في الحياة اشياء جميلة كثيرة : الشعر والقصص واستذكار حوادث مـــن الماضي ودفء الصداقة» (١) . ويضيف في الرسالة نفسها : «لــم أكتب شيئًا منذ مجيئي من بيروت الا قصيدة شكر لزعيمنــــا وسأنشرها في احدى الصحف العراقية قريبا».

وعاد الاستاذ سيمون جارجى ممثل المنظمة العالمية لحرية الثقافــة يقدم له شيئًا من العون ، وكان هذه المرة في صورة «زمالة» fellowship دراسية بانجلتره حيث يدرس ويعرض نفسه على اطباء مختصين ، ووعده بان تنفق المنظمة ايضا على معالجته (٢) ، وكتب بدر يستبأذن الحكومـــة العراقية في ذلك فوافقت ، وكتب الى الاستاذ جارجي يقول : « انا في انتظار بطاقة السفر بالطائرة التي ترسلونها ومصاريف الشهر الاول اذا تفضلتم ؛ انها فرصتي الوخيدة في الحياة ، فاما أن اعود من لندن معافي أمشى كما يمشي بقية الناس وإما الشقاء الذي لا بد أن يؤدي الــــى الانتجار ، فالموت خير من حياة الكسيح ... أما زلتم عند وعدكم بتحمل تكاليف معالجتي في لندن ? نعم فليس من عادة المنظمة العالمية لحريــة الثقافة ان تنكث بوعودها أو ان تسحب هباتها»(٣). وعرج على بغداد قبل سفره ، وزار صديقه جبرا ابراهيم جبرا في منزله ؛ قال جبرا : «غير

(1)

اضواء: ١٣٢ (من رسالة غير مؤرخة) . (4)

من رسالة الى ادونيس بتاريخ ١٩٦٢/١٠/١٣ . يقول الاستاذ جبرا ابراهيم انه هو الذي سعى له في هذه الزمالة مع  $(\Upsilon)$ بعض الاصدقاء ، ليدرس باكسفورد ويتفرغ لكتابةً مذكراته ، غــــرّ ان مرضه اخره عن السفر في الوقت القرر للدراسة فقبلٌ في جامعةً Durham ")في شمالي أنجلتره (حـــوار ص ١٢٨ ضرم (درم ــ العدد: ١٥) .

انه في دارنا \_ وكان اليوم مشرقا جميلا \_ كان مرحا كثير الككلام كعادته ، وبعد الغداء تجولنا في سيارتي في مدينة المنصور . لقد انتابني خاطر مظلم : رحت اتجول به في الطريق الجديدة في المنصور ، وشعرت كأنه يودع كل ما يراه من تراب وسماء وحجر ، لم يرد ان ينتهي التجوال بنا ، وكنا كدأبنا تتحدث عن الشعر ، عن الشعراء ، عن الحياة ، عن المستقبل ، عن السخط على السياسة » (١) .

وطار بدر الى لندن (أواخر عام ١٩٦٢) ووضعة تحت اشراف الخصائي الاعصاب الدكتورت. ه. ادواردز ، وأدخل مستشفى سانت ماري بلندن ، وأجريت له التجارب التي أمر بها الطبيب ، وأعطي في عموده الفقري ابرة لتلوين النخاع الشوكي ، وقرر الطبيب ان لديه اضطرابا عصبيا في المنطقة القطنية من العمود الفقري هو الذي سبب له الشلل في ظهره وساقيه ، ولعله صرح بأن داءه مما لم يهتد الطب فيه الى علاج بعد ، ولا يستطيع بدقة تعيين أسبابه . وفي لندن ودرم فقد بدر من يستمع اليه وهو يبث هذيانه وهواجسه ، فتحولت تلك الهواجس الهلاسية كلها الى شعر ، حتى انه في مدى ستة واربعين يوما نظم مكالي صوت أمه تناديه ، وفي الحديث عن الامنية الاخيرة وحال الاحتضار وعبور البرزخ نحو الموت ، ويقظات من الشهوة الملتهبة وأمكل خافت بالشفاء وطرح العصا والعدو الى الزوجة والاطفال والاحساس بحمال الوهم (۲):

هرم المغني فاسمعوه برغم ذلك تسعدوه ولتوهموه بأن من أبد ، شباب من لحون

<sup>(</sup>۱) حوار ، العدد ١٥ (ص: ١٢٨) .

<sup>(</sup>٢) منزل الاقنان: ١٣١.

## وهوى ترقرق مقلتاه له وينضح منه فوه

في هذه الشئون كلها تندفع كلماته كأنها قطرات دم تتساقط متتابعة من جرح فاغر . وفي لحظات كادت المعجزة تحقق ما عجز عنه العلم ، لقد قتل قاسم (١) :

> هرع الطبيب الي ــ آه لعله عرف الدواء للداء في جسمي فجاء

هرع الطبيب آلي وهو يقول: ماذا في العراق ؟ الجيش ثار ومات قاسم ... أي بشرى بالشفاء ولكدت من فرحي أقوم، أسير، اعدو، دون داء.

ولكن المعجزة لم تتحقق ، وسافر الى باريس ، فقضى فيها اياما تحت عناية الاستاذ جارجي الذي قدم له كل مساعدة ممكنة ، فعرضه على طبيب اعصاب فرنسي ، فكان ما قاله في تشخيص مرضه موافقا لما قاله الطبيب الانجليزي ، وطاف به في باريس بسيارته وأراه معالمها الكبرى ، وفي الفندق الذي اقام فيه تعرف الى الكاتبة البلجيكية «لوك نوران» وقرأ لها شيئا من قصائده ، وحدثها عن سحر الطبيعة في جنوب العراق ، وكانت الكاتبة تواسيه كل يوم بهدية من القرنفل ، ومن اجلها كنب قصيدته «ليلة في باريس» :

لم يبق منك سوى عبير يبكي وغير صدى الوداع « الى اللقاء » وتركت لى شنفقا من الزهرات جمعها إناء

وظل قلبه وفيا لهذا الحنان الذي غمرته به حتى سمًّاها في بعـض رسائله : « شاعرتي ، صديقتي ، اميرة خيالي وشعري »(٢). وقــد

<sup>(</sup>١) منزل الاقنان: ١٣٧ .

<sup>(</sup>٢) اضواء: ١٣٣.

صاحبه في رحلته هذه بين لندن وباريس صديقه مؤيد العبد الواحد ، فكانت مرافقته له تخفف عنه آلام الوحدة ، وتدخل التسلية على نفسه بقراءة أشعاره لذلك الصديق ، ومرة أخذ يقرأ له «انشودة المطر» على ضوء شمعة بعد أن انطفأ ضوء الكهرباء في الفندق بباريس ، وكان المطر قد اخذ يتساقط ، فقال السياب لرفيقه : لقد امطرت لكثرة مسارددت : مطر .. مطر .. مطر .. فهل سأشفى اذا ما رددت : شفاء .. شفاء .. » (۱) لقد اصبح تعلقه بالقوة السحرية التي تفاجئه بما يرد لرجليه قدرتهما على المشي هو محور تفكيره واعيا او دون وعي ، ومن هذا القبيل قوله لصديقه المذكور وهما في لندن : «انتي أتوقع معجزة تأتيني من السماء على صورة ملاك صغير بيده سعفة نخيل خضراء (لعلها من تلك النخلة التي تظلل القبر عند بويب) يضربني بها ضربة واحدة اثناء نومي في الليل ، وعندما يأتي الصباح تراني أسير على قدمي " وكأن شيئا لم يحدث لي ...» (۲)

وقبل أن يعود الى العراق طمأنه صديقه الاستاذ جارجي بالسئولين في المنظمة قد وافقوا على أن يكون مراسلا لمجلة حوار التي تصدرها المنظمة في بيروت ؛ وعندما نتأمل هذا العطف المتوالي على شاعر اهمله اهله ، فهل من حقنا أن نسأل : أكانت المنظمة تعتني بالشاعر الكبير ام كانت تعتني بالشيوعي المنشق ? ايا كان الامر فان بدرا لم يكن في حالة نفسية او جسمية تجعله يرفض ما يقدم اليه ، واذا علمنا انه لدى عودته الى بلده وجد نفسه مفصولا من عمله لانه غاب عن مركز وظيفته مدة تجاوزت ما يسمح به القانون ، اذا علمنا ذلك تملكنا خزي شديد ليس من قبيل التلذذ بالتعذيب الذاتي ، وانما هو أسى على الانسسان

<sup>(</sup>۱) اضواء: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) اضواء: ٩٩.

العربي الذي يحيا دون ضمانات اجتماعية ، فيعيش فريسة لتقلبـــات الظروف والسياسات ويموت ميتة الكلاب الضالة .

وليس من قبيل الثناء على السياب ان نقول انه استقبل أمر الفصل دون غضب ، اذ كانت نفسه مرتاحة الى الثورة التي ذهبت بقاسم وحكمه: «العهد الجديد في العراق منعش للروح مجدد للقوى ، ولعله هو السبب المباشر في التحسن الذي طرأ على صحتي منذ وصولي السى العراق» (۱) . نعم ان كل ما يتصل بقطع رزقه وهو في تلك الحال يورثه صدمة: «ولولا الصدمة التي أصابتني نتيجة لفصلي من العمل لكنت الآن أحسن كثيرا » (۲) ولكنها كانت هذه المرة خفيفة ، وبعمد فترة قصيرة الغي قرار الفصل .

ولم يكن السياب يطمع في دخل كبير ، اذ كان يعلم ان حاله لا تسعف على شيء من ذلك ، وقد صرح للاستاذ جارجي بان ما يعادل اربعمائة ليرة لبنانية في الشهر يكفيه ليعيش وعائلته عيش الكفاف ، وهذه مقدمة مكشوفة لسؤال تال : كم أتقاضى شهريا عن عملي مراسلا لمجلة حوار ?: «انني مدفوع لان اتجه هذا الاتجاه المادي في التفكير نتيجة الظرف الذي انا فيه و بعد بضعة اسابيع يكتب قائلا : «استلمت مع الشكر صكا بمبلغ اربعين دولارا لقاء اشتغالي مراسلا ادبيا لمجلة حوار » (٢).

وكان منذ عاد من باريس يستعمل شيئا من الدهونات ودواء وصفه له الطبيب الفرنسي ، ويحس ان نقطة الضعف لديه هي ان عموده الفقري لا يعينه على المشي بل يخذله مرات عديدة ، حتى ليسقط على الارض

<sup>(</sup>۱) اضواء: ۱۳۳ (من رسالة بتاريخ ۳۰ – ۳ – ۱۳۳) .

 <sup>(</sup>٢) اضواء: ١٣٧ (من رسالة بتاريخ ٢٠ \_ ٤ \_ ٣٦) .

 <sup>(</sup>٣) اضواء: ١٣٥ (من رسالة بتاريخ ١١ – ٦ – ٦٣) .

رغم استعانته بالعصا. ولهذا تجيء لفظة «التحسن» او «التحسن البطيء» في رسائله ضعيفة الدلالة. وقد كان يشكو اكثر الشكوى مسن موضع الابرة التي زرقوه بها في العمود لتلوين النخاع ، وهسو يطلب نوعين من الدواء هما «المستينون» (Mestinon) والترنيورين (Terneurine) كما يلح دائما على صديقه جارجي ليراجع الطبيب الفرنسسي في شأنه ، فيصف له مزيدا من الدواء ويطلب اليه ان يقتطع ثمن ما يرسله من راتبه المخصص له عن مراسلة حوار (۱).

ولم يكن القائمون على حوار بحاجة الى بيتنات جديدة عن مناوأته للشيوعيين ومذهبهم ، بل لعلهم كانوا يعلمون ان ليس ثمة من تعادل في الفائدة المتبادلة ، فهم قد استطاعوا ان يكسبوا شاعرا قوميا \_ في نظر القوميين \_ لقاء مبلغ زهيد يدفع اكثر منه أضعافا الى من هم أقل منه شأنا بكثير ، ولم يكن هو في الوقت نفسه يستديم المرتب الجديد حين يهاجم الشيوعيين ، وانما كان حنقه عليهم ما يزال متقدا ، وكان ارتياحه الى العهد الجديد جزءا من موقفه العام ضدهم ، ولذلك لا تخفى نغمة السخرية بهم في رسالة الى سيمون جارجي يقول فيها : «هل تسميع الما العيراق ؟ لقد انهار «الابطال» الشيوعيون فراحوا يدلون بالاعترافات المفصلة المخزية .... سوف تجمع هذه الاعترافات \_ كما التجربة الشيوعية في العراق» (١٠) . إذن كان ما يزال يأمل في أن يؤلف التجربة الشيوعية في العراق» (١٠) . إذن كان ما يزال يأمل في أن يؤلف ويضيف اليها امورا اخرى صالحة لتكبير الصورة .

وكان الدفق الشعري الذي دفعت به الوحدة والمرض والاغتراب

<sup>(</sup>۱) اضواء: ۱۳۸ ، ۱۳۸ ،

<sup>(</sup>٢) اضواء: ١٣٣٠

وهو في لندن قد انحسر لدي عودته الي بلده ، اذ اصبح قادرا علــــــي يتلمس اسبابه ، فحينا يرى أنها ركود طبيعي بعد الجهد الـذي بذله في لندن وكانت حصيلته ديوانا سمَّاه «منزل الاقنان» طبع اثر عودت لبيروت : «انتي أمر في فترة ركود بعد فترة النشاط المحموم في انجلتره حيث انتجت منزل الاقنان ... » (١) وحينا يرجح ان يكون الركود او الجفاف ناشئا عن الجو العائلي الذي يعيش فيه<sup>(٢)</sup> وحينا آخر لانه يفتقر ثلاث قصائد ، وارتفع العدد الى اربع بعد ما يزيد على خمسة اسابيع ، وبعد اسبوعین آخرین پتحدث عن دیوان جدید «لعله سیکون خیر مــا ابتجت حتى الآن» ويسأل صديقه ادونيس: «كم يدفع شريف الانصاري في هذا الديوان » (٤) وأغلب الظن أن قصائد ذلك الديوان لم تكن مما نظمه بعد عودته من باريس ، وانما ضم متفرقات من قصائد لم تنشر في الدواوين السابقة ، نظمت من قبل ، وهذا هو فيما أقدر ما سمَّاه من بهد «شناشيل ابنة الجلبي» لان اكثر قصائدة مما نظم في لنـــدن وباريس .

في تلك الاثناء حدث حادث له دلالته من بعض نواحيه على مفهوم السياب للعلاقات التي كان ينشئها بدافع الرغبة في الحصول على ما يكفل الكفاف ، فقد انفصل ادونيس عن مجلة شعر وعصبة الشعراء الملتفين حولها وكتب قصيدة نشرت في صحيفة اخرى ، فبادر السياب الى تهنئة صديقه على القصيدة واظهار الشماتة بمجلة شعر، بعد أن كفته «حوار» ما

<sup>(</sup>۱) من رسالة الى ادونيس بتاريخ ۲۰ تموز ۱۹۹۳ .

<sup>(</sup>٢) اضواء: ١٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) اضواء: ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) من ألرسالة السابقة الى ادونيس .

كانت تضطلع به المجلة الاولى من مدد مادي : «اكتب قصائد علــــى مستواها ، انك ابتدأت من حيث الشهرة خارج نطاق جماعة شعر منذ الآن ، وسوف يخلو لك الميدان فلا منافس ، منذ اول قصيدة تنشرها بعد انفكاكك من دار «شعر» وهنيئا لشعر بشعرائها الباقين ــ ماء الى حصان العائلة ، وهلم جر"ا » (١).

ان ضروب ذلك النشاط وأنواع الاهتمام التي كان يبديها بــدر تجاه امور مختلفة متفاوتة تنبىء عن أن نسمة الخياة كانت ما تــــزال تتردد في بنيته النحيلة بقوة ؛ وتشير اول رسالة من العراق بعث بها الى حوار عن مدى انشغال نفسه بالموضوع الذي تحدث فيه الى المؤتمرين برومة أعني موضوع الالتزام ، ومع أنَّه لم يأت بشيء جديد حول تلك المشكلة نفسها ، نجد لديه صورة جديدة يحاول أن يصوغ فيها رأيه في حقيقة الشعر : «ان الاثر الادبي او الفني يشبه اللؤلؤ وان عملية الخلق الادبي تشبه الى حد كبير عملية انبثاق اللؤلؤ وتولده داخــل المحاز ؛ وحين يدخل الى المحارة جسم غريب يحدث في انسجتها الداخلية التهابا يجعلها تحيط ذلك الجسم الغريب بما نسميه فيما بعد لؤلـــؤة . وفي الامكان ادخال جسم غريب الى المحار بالاكراه لاحداث الالتهاب وتوليد اللؤلؤة ، لكن مشل ذلك اللؤلؤ لن يكسون الا صناعيا لا يدانسي اللؤلؤ الاصيل في الجودة » (٢) ، ومعنى هذا ان الجسم الغريب هــــو المؤثرات الخارجية كالتوجيه السياسي او ما اشب ، مما يعده بـــدر الزاما لا التزاما ؛ أما الرسالة الثانية فانها حافلة باخبار الادب في العراق، مما يدل على تتبع حي للحركة الادبية هنالك ، واذا كان لنا أن نوجــه الانتباه الى شيء يتصل ببدر في تلك الرسالة فهو فهمه الدقيق لمعنسسي عمود الشعر ومخالفته للذين يطلقون هذا الاصطلاح على كل الشعــر

<sup>(</sup>۱) من رسالته السابقة الى ادونيس .

<sup>(</sup>٢) حوار ، العدد ٦ ، ص: ١٠٧ .

القديم حتى ظهور الشعر الجديد ، فهو يرى أن المقصود بعمود الشعر هو طريقة استعمال المجاز ، (وحتى الصفات احيانا) ، ومن أجل ذلك اتهم ابو تمام في القديم بالخروج على عمود الشعر مع انه لم ينظم على الطريقة الجديدة ، ومع ذلك فان الذين يستعملون هذه اللفظة اليوم يقولون ان أبا تمام كان شاعرا «عموديا» .

ولكن هذه الطاقة الجديدة سرعان ما انحسرت ، اثر برد شديد ألم به فأدخل مستشفى الموانىء بالمعقل ، وطلال به الرقود على سريسر المستشفى ، «ولم تنخذ احتياطات لوقاية ظهره من التعفن فحصل احتقان وجرح أخذ يتسع ويعمق حتى بدا عموده الفقري فوصفت له بعله العلاجات كان أنجعها مرهم ينفق منه انبوبا واحدا يداف بالبودر الطبي » (۱) . ولذاك كتب يستصرخ صديقه رئيس تحرير مجلة حوار لعله يمده بالدواء اللازم: «شفيت من ذات الرئة لكن امتلاً ظهري من منتصفه حتى فخذي بجراح ناغرة فاغرة . لا تسأل عن العذاب والالم . دواء هذه الجراح الناجع في بيروت في صيدلياتها ، واسمه درمنت بودر Dermont powder

واجتمع عليه وهو في المستشفى الاقسلال من الاهلسين: اليسر والأسرة \_ كما حكى المعري عن نفسه \_ فقد قطع عنه النصف الثاني من مرتبه \_ بعد فترة من قطع نصفه الاول ، وفقد جدته التي كفلته بعد وفاة أمه (في.١\_٥\_١٩٦٤) وكتم الخبر عنه عشرين يوما<sup>(٣)</sup> لئلا يصاب بنكسة ، وأخيرا كان لا بد مما ليس منه بد ، ولا ريب في أن الخبر كان

 <sup>(</sup>۱) جريدة الثورة العربية ، بتاريخ ۱۸ – ۷ – ۱۹٦٥ .

<sup>(</sup>٢) حوّار ؛ العدد : ١٥ ، وفي رسّالة الى جبرا بتاريخ ١٤-٣-٦٤ يذكر اصابته بذات الرئة وان هذا المرض قد كاد يزول الا انه يشكو من سلوخ وكدمات في ظهره (ملف مجلة الاذاعة : ٥) .

 <sup>(</sup>۲) الثورة العربية ١٦ – ٧ – ١٩٦٥ .

مؤلمًا ، وان كان الانشغال بالآلام الذاتية يطغى على النفس ويقــــف كالدخان بين العين والمرئي او بين البصيرة والتصور (١) .

وفي مطلع الربيع من عام ١٩٦٤ تقرر نقله الى الكويت ، ومــــن الواضح ان الدافع الى ذلك أمران : جودة العنايـــة في مستشفياتها وقلة التكاليف المادية التي قد يتحملها معوز مثل بدر ، وكان جرحه الناغر قد جف، وأصبح رحيله ممكنا ، ولنستمع الى رفيق طفولته وصباه الاستاذ محمد علي اسماعيل يقص قصة سفره الى حاضرة البترول : «وصباح يوم سفره الى الكويت كان الوجوم مخيما على زوجته وأطفاله وعمسة وصهره وكنا في شرفة حديقة المطار وفوجئنا بامتناع ممثل الخطوط عن السماح له بالسفر نظرا لحالته الصحية ، وقبل اقلاع الطائرة ارسلت يلبس الكوفية والدشداشة ذات الجيب الجانبي فقلت له : عزيزي بدر ، الجيب دفتر صكوك . ثم أذن له بالسفر بعد ذلك فساروا به في عربت من الباب الرئيسي ووقفنا خلف السياج أحمل طفلته الصغيرة آلاء التي كانت الوحيدة التي تلوح له فلا يراها ، وحين صعوده سلم الطائــــرة محمولا حملت الرياح الكوفية من رأسه وطرحتها على جسم الطائرة من أعلى فتلطف بعض الركاب فجذبها وألبسه اياها على الدرج ، وكان هذا آخر العهد به » <sup>(۲)</sup> .

دخل بدر الجناح الرابع من المستشفى الامسيري بالكويت في الحسيري بالكويت في الحسام ١٩٦٤ فقرر الطبيب الذي تولى فحصه أنسه يشكو من ضعف عام ومن عدم القدرة على المشي معتمدا على نفسه ، وعند تشخيس

<sup>(</sup>١) كان بدر قد فقد اباه أيضا في هذه المرحلة من مرضه .

<sup>(</sup>٢) الثورة العربية (التاريخ نفسه) .

مرضه وجد انه يعاني من Amytrophic lateral Sclerosis اي « تصلب حانبي ضموري » وهو ـ كما يقول معجم شرف الطبي : «مرض جمع بين الالتهاب النخاعي الامامي المزمن والتصلب الجانبي وأهم أعراضك ضمور العضلات مع تشنج الاطراف ومبالغـــة في المنعكسات وينتهي بالموت لانتشاره نحو النخاع المستطيل»(١) ومثل هذا التشخيص يتفق مع ما قاله الدكتور ادواردز بلندن وما قاله الطبيب الفرنسي ، ويدل على ان اقامة بدر في المستشفى لم تكن في نظر الاطباء الا انتظارا للمصير المحتوم، ولكن هذا لا يمنع من بذل كل عناية لتخفيف الآلام عنه . وقد لازمه أثناء مرضه أخ كويتي كريم هو الاستاذ علي السبتي ، فقد تعهده بالرعاية ، وكانت صحبته تصله بالعالم الخارجي ، وتهو"ن عليـــه عذاب الوحدة ، وتيسر له ما يحتاجه من شئون ، هذا عداً عما بذله الاطبـــاء والممرضون من عناية به . ويقول الاستاذ السبتي انه لطــول الاقامة في السرير أصيب بتقرحات في الجلد ، ولكن هذا لم يرد فيما قرره الاطباء. غير أن السبتي يشهد \_ ويؤكد الطبيب شهادته \_ بان طول الاقامة كان مسئولًا عن تدهور حاله النفسية . وفي رسالة الى ادونيس يبدو عليهـــا بعض الاضطراب في الخط والسهو في غير موضع (وهي تحمل تاريخ ١٧-٩-٩-١٩) نجده ما يزال يتحدث في شيء من الهدوء عن صحت العامة وعن تبدفق ينبوع الشعر : «صحتى العامة لا بأس بها ، لكـــن ساقي" الكسيحتين ما زالتا على وضعهما ؛ ان نفسي تتدفق بالشعر ، لكنه يدفق من ينبوع ألم عظيم ويأس لا طرب. البارحة فحسب كتبت قصيدة ليس فيها حزن ولا يأس ولا ألم» ، وكــان الذي أثار هــــــذه القصيدة أن السبتي سافر الى لبنان وعاد يحمل اليه انباء عن «أحبائه» في بيروت ــ أي عن «هواه» فيها ــ وشــــاع السرور في نفســـه لان

<sup>(</sup>۲) انظر مادة Sclerosis ص : ۸۰۶

«الاحباء» وعدوا بأن يكتبوا اليه ، ولعل السبتي انما ألف قصة اللقاء والرسالة لينعش صديقه بشيء من الأمل ، أما قصة الهوى نفسه فربسا كانت مما حدّثه به السياب في احدى زياراته له .

ولكن هذه الخفقة لم تلبث ان ذابت كما يـذوب الحبب الطافي ، وظل بدر فريسة لنوبات من الكآبة والاضطراب العصبي ، وكان أشد ما يؤلمه قلقه على زوجه وأطفاله ، وحين اصبحت نوباته «مرضية» أخـذ ينردد عليه طبيب نفسي فقرر انه مصاب بما يسمى Reactive Anxiety أي «القلق الارتكاسي» أو «الانعكاسي» ـ وهـــو انعكاس للمرض الجسمي نفسه ، وحين كانت النوبة تستبد به ، فانها كانت تتركه فريسة للوساوس والرؤى المزعجة ، فينسرب في احلام يقظة مخيفة ولا يكاد يستفيق من حلم راعب حتى يتردى في حلم آخر أشد هولا .

وفي اثناء تلك النوبات كان «الكابوس الشيوعي» ـ ان صحت التسمية ـ يضغط على نفسه ضغطا خانقا يسلمه الـ الرعب والهلع . دخل عليه صديقه السبتي في احدى حالاته تلك ، فلما استفسره عمسا يجد أخبره بأن أنباء موثوقة وصلته تؤكد أن جماعــة من الشيوعيين تأتسر به لتقتله ، قال السبتي : « فأخذت أطنعنه ثم رفعت وسادتــه ووضعت تحتها حافظة نقود خاوية وقلت له : هــذا مسدس تستطيع استعماله ان دعت الحاجة الى ذلك» ثم خرج ذلك الصديق وهو يوهمه أنه سيتصل بدوائر الأمن لتأخذ الحيطة اللازمة ، وغاب عنه بعضا مـن الوقت وعاد اليه فبادره السيابقائلا ان انباء اخرى وصلته تؤكد أنه قد تم القبض على تلك العصابة .

ومن الطبيعي أن يقال ان مثل هذه النوبة كانت تعني تضخم الوهم الى درجة فاض فيها على منطقة التعقل الواعي وحطم السياج القائم بين المنطقتين ، ولكن هذا التضخم لم يكن ليتم لـــولا أن السياب تقمص

صورة الطفل الذي صوّره في قصائده من قبل ضحية للشيوعيين ، فاذا هو ذلك الطفل نفسه يصرخ ــ دون صوت ــ (١) :

آه يا امي عرفت الجوع والآلام والرعبا

حين رأى الحبال والعصي تملأ الطريق لتسحب جسمـــه وتمزقه . اي ان بدرا اصبحت تخايله صور الاحداث المرعبة التي رسمها بتهويل في وصفه لاحداث الموصل وكركوك وغيرهما .

وكان هنالك كابوس آخر يعتصر وعيه فلا ينقذه منه الا هربسه التام الى منطقة الرؤى: كانت الشهوة الجنسية التي عبر عنها تعبيرا محموما في قصائد الغربة في بيروت ولندن ما تزال تصب عليه سياطها، ولكنه لم يتحدث عنها في قصائده التي نظمها في الكويت، واكتفسى بحديث الحب المتسامي، ولهذا تحولت لديه الى رؤى كابوسية: دخل عليه السبتي ذات يوم فوجد ممرضة هندية تقف أمامه وهسو يشتد في تقريعها وتوبيخها فلما سأله عن السبب قال السياب في حدة: «ألا تخجل هذه المرأة من الدخول على" والنساء العاريات يحطن بي !!»

فاذا انجابت عنه هذه الرؤى عاد الى طبيعته الاصلية يتحسد فيطيل او يتوجه بالحنين الى زوجه وأطفاله فيكتب الشعر والرسائل أو يتخذ من المناجاة والتوسل الى الله بأن يمن عليه بالشفاء سفينة تبحر به من «بتحران» المرض الى بر الهدوء والسكينة . لقد عجز العلم عن ان يحقق له الشفاء ، وفي مثل هذه الحال تستسلم النفس الى تعليق الرجاء بالغيب ، ولهذا كان بدر يتمنى في تلك الحال لو كان لدى المسلمسين شخصية شبيهة بالعذراء تجيب دعاء الزمنى والضعفاء ونسي في مرضه

<sup>(</sup>۱) شناشیل: ۲۲.

قصة البوصيري وقصيدته المشهورة في مدح الرسول - ؛ ولدى الاستاذ السبتي مسودة قصيدة بخط السياب يمدح فيها الامام على بن ابي طالب ويستعطفه على حاله ويتوسل بجاهه رجاء الشفاء .

وفي ١٥ – ١١ – ١٩٦٤ أخذ المرض يدلك جسمه ، فشعر فجأة بألم حاد في فخذه اليسرى ، وكانت تلك بداية تعو"ل خطير في مرضب فعندما صو"ر موضع الألم بالاشعة أظهرت الصورة حقيقتين مرعبتين : الاولى ان هناك كسرا في عنق عظم الفخذ والثانية أنه كان قد اصيب بمرض خبيث جعل العظم ينكسر كأنه قشة من حركة خفيفة كالتدليك . وزاده هذا الكسر كساحا وربطه بسريره مقعدا لا يريم مكانه ، وحين حدث التطور التالي لم يستطع جسمه الهزيل مزيدا من المقاومة ، فقد أصيب بنزلة رئوية شعبية «Bronchopneumonia» فارق على اثرها الحياة في الساعة الثانية والدقيقة الخمسين من بعد الظهر يوم ٢٤-١٦هـ١٩٦٤ في الساعة الثانية والدقيقة الخمسين من القور وغياب الرجاء وتوقع النفسي المؤرق ومعاناة الوحدة والغربة والفقر وغياب الرجاء وتوقع الموت في كل لحظة على مدى أربع سنوات .

وقد يقال في تعليل مرض السياب اشياء كثيرة: فمن الناس مسن يتحدث عن هزاله الموروث وضعف جسمه بعامة ويقرنه بالمصاعب التي واجهها مشردا وجائعا ومسجونا ومحروما احيانا من مورد الرزق، ومنهم من يتحدث عن استعداد خاص في العائلة للسل لان خاله توفي بهذا المرض، ولأن عمة له اصيبت به، ومنهم من يتحدث عن شدة شبقه واسرافه في الناحية الجنسية، ومنهم من يقرن بين الصدمة النفسية التي أصابته في السجن وبين الوهن العام الذي اصاب جسده من بعد، وقد تجد من يقرن المرض بالرعب الذي استولى عليه اثر هجومه الحاد السافر على الشيوعيين، ولكن الطبيب ادواردر قد رد على هـؤلاء جميعا حين قال ان العلم لم يتوصل بعد الى سر ذلك المرض.

وأراني هنا مضطرا للوقوف عند قول احد الادباء: «وكان بدر مع ذلك كله يزيد في دائه بكثرة الشراب ، لقد كان الشراب رفيقه الدائم في حالتي الصحة والمرض ، وكثرة الشراب تسرع حتى بالاجسام السليمة الى القبر » (١) ، وقد كان من الممكن أن أعيد هنا ايضا قول الدكتور ادواردز ، ولكن الامر يتعلق بحقيقة هذا السؤال : هل كان بدر يكثر من الشراب حقا ? وقد سألت بعض من عرفوه عن كثب ، فأكد أخوه مصطفى أنه كان مسرفا في الشراب قبل الزواج ثم اصبح اقباله عليه قليلا من بعد . وشهد ثان كان يعمل معه في جريدة «الحرية» بأن صفة «الاسراف» هنا لا تنطبق عليه ، ووضع الدكتور عبد الله السياب الجواب على هذه المسألة وضعا أدق حين قال : « لم يكن بدر يشرب كثيرا ، واذا جلس للشرب لم يتناول كمية كبيرة ، ولكن لضعف صحته كان قليل من الشراب يتركه فاقد الوعي مدة ساعات» .

توفي بدر بعد ظهر يوم خميس ، وفي يوم الجمعة التالي نقل جثمانه الى البصرة ، ولنرجع مرة اخرى الى الاستاذ محمد علي اسماعيل ونستمع الى ما يرويه : «وقفت سيارة كبيرة حمراء اللون فيها شخصان كويتيان ، وقفت في محلة السيف بالبصرة ، وسأل الكويتيان هل يوجد مسجد قريب ، فأجاب شخصان آخران : ان جامع السيف مفتوح لصلاة العصر ، وكانت السماء ممطرة وأدخلت الجنازة ، وصلى عليها اربعه

<sup>(</sup>۱) من مقال الاستاذ عيسى الناعوري بمجلة الاخاء العراقية (عدد ايلول 1970) ويشير الاستاذ رشدي العامل الى احدى الجلسات فيقول: «شرب بدر حتى ثمل تماما ، كنت اذهب به فأغسل وجهه وكسان يعود ليطلب شرابا من جديد» وقد ذكر أن الشراب هو «البيرة» واذا دل هذا على اسرافه في ليلة فلا يستشهد به على الاسراف المتواصل، كما أن ضعفه أمام النوع المذكور من الشراب قد يعين أن القليل من الكحول كان يترك في جسمه أثرا قويا ، (انظر ملف مجلة الاذاعة: 197) .

اشخاص كانوا بقية من بقي في المسجد » (١). وقد قرن بعضهم بين وفاة بدر وبين «المطر» خامس المشيعين لتلك الجنازة ، وهمي التفاتة لا بأس بها ، فان «المطر» في شعر بدر يمشل الحياة والموت معا ، ولكنا حين نأخذ في اثارة هذه اللفتات ، قد نقف عند لون السيارة أيضا فنجد أن «اللون الاحمر» لم يتخل عن بدر وان حاول بدر التنصل منه ، ولو أمعنا في الاثارة لربطنا بين الميت الذي لفظته امواج الخليج في قصيدته «غريب على الخليج» وبين موت بدر نفسه غريبا على سيف الخليج نفسه ، واذا ذهبنا هذا المذهب لم نكد نحجم عن القول بأن مالية بدر الصحيرة الجسم لم تسعفه على الرحلة ، وتكفل المرض باطلاعه على دنيا لم يكن يعرفها فكأن تظاول المرض انما اعطاه فرصة ليودع بيروت ورومة ولندن وباريس وهذا سياق متشعب والخوض فيه ضرب من التفسيرات الباطنية.

وأبين من كل ذلك دلالة على فداحة العبء الذي ينهض به الفرد العربي حيا وميتا أن نذكر حادثة اخرى لا تتحمل التفسير الباطني ابدا : كان أحد الاربعة الذين يرافقون الجنازة قد اتصل هاتفيا بدار الفقيد ليخبر زوجه أن الجنازة قد وصلت . ولكن ما الذي كان يجري في تلك الساعة ? كانت الزوجة ومن يعاونها من أقربائها قد اخذوا يقومون بنقل الاثاث لاخلاء البيت الذي يسكنونه فقد أصرت مصلحة الموانىء على ضرورة اخلائه غير مصغية الى التماس الشفعاء وتوسيلات الضعفاء . مصلحة الموانىء آلة الكترونية لا مجال فيها لغير الارقام ، والارقيام تقول : انه منذ كذا وكذا انقطعت صلة المسمى بدر شاكر السياب بتلك المصلحة ، ومعنى ذلك ان البيت لم يعد بيته .

لن نقف عند هذه المفارقة ايضا ، فمن ذا الذي يجرؤ ان يلوم بدرا على ما كان يحس به من قلق تجاه الايتام الثلاثة وأمهم ? ولكنه حينئذ

<sup>(</sup>۱) الثورة العربية ۱۸ – ۷ – ۱۹٦٥ .

كان قد استراح من كل هم وقلق ، ووري التراب في مقبرة الحسن البصري ، بقضاء الزبير ، بينما كان صديقه علي السبتي يردد في دخيلة نفسه : «لا تبعد ... لا تبعد» !!

## اضمح لال الرموز

عاد السياب الى احضان «الروحية» اذعانا لصورة الأم ، وتقبـــــلا لارادتها ، فقد كان يحس أنه لا يستغني عن وجه من وجوه اللقاء بها ، وهذا معناه أن يؤمن ـعلى الاقلـ بتلاقي الارواح بعد الموت ، أو أن يؤمن باتحاد النفوس الانسانية في رحم الأم الكبرى (الارض) مثلسا آمن بالقوى السارية التي تحرك مخاض تلك الارض فتربو وتهتز وتلد، واتخذ لتلك القوى اسماء مثل تموز وعشتار وأتيس وغيرها، وقد أبعده كفاحه النضالي عن مجال «الروحية» حين جعله يتخذ من الحزب ومبادئه قوة يستند اليها فتغنيه عن السند الذي كان يحتاج اليه وهو متفـــرد منعزل في شبابه الباكر لا يجد الا «النخلة الفرعاء» مستندا يحمل روحه وجسده ، وحين خطا بعد انهيار الركن الجماعي الاول ليعانق ركنـــــا جماعيا جديدا يتمثل في القومية المغلفة ـ حسب مفهومه ـ بنوع مـن الدين القومي استند الى هذا الركن فترة من الزمن غير طويلة ، ذلك أنه ــ لاشعوريا ــ اكتشف حقيّة موقفه الجديد من خلال رموز الارض ، فكأنه كان من خلال هذا الانتماء الجماعي يعود مرة اخــرى الى الأم ، الى فرديته القديمة ، ولذلك فانه سرعان ما تحول من تموز الى المسيــــــح او وحَّد بينهما في القوة الرمزية ، وسرعان ما وجد نفسه ــ في حومـــة مجلة «شعر» ـ يبشر بقيم دينية في الفن ؛ واذا كان هــذا هو الجانب

العفوي في تلك العودة فأن وجهها الارادي يتمثل في محاولته الامعان في البعد عن اليساريين ويعد اقداما على التطرف الى النقيض ، لكي يثبت لنفسه أنه قد بلغ الى حيث لا يرجو عـــودة اليهم ، والــــى حيث لا يستطيعون أن يَمدوا اليه حبالهم أو عصيهم ؛ ومن جراء هذا التحــول نفسه أخذ الشك يساوره حول جدوى الالتزام ، فحاول اولا ان يوسع من مفهوم هذا المصطلح ، ثم أن يعلن عن ضجره من الموقف الالتزامـــي حملة ، ثم ان يتخلى عنه تحت وطأة المرض وحدة الاحساس بالمشكلــة الفردية التي تمثلت في مرضه وما جره من نتائج ؛ ومن الانصاف للسياب أن نلمح في سريرته نقاء لم تستطع ان تطمسه انواع العذاب الجسدي الذي كان يعتصره ، اذ نجده ما يزال معذب النفس والضمير ايضا بين التخلي عن التزامه القديم وبين ضرورات المشكلة الفردية التمسي كانت تستحوذ على كل كوة يتسرب منها النور الى عالمه ، وحسبنا أن نجده يقول وهو مقيد بالعجز والمرض والحرمان : «مالي وما للعالم كيفســا سار فليسر ، رغم أن صوتا تحت ذلك الصوت يهمس: كلا ، انه عالمي ويهمني الاتجاه الذي يسير فيه » (١) ، فذلك الصوت الهامس الـذي لم يلبث الا قليلا حتى خفت ؛ للضغط الشديد الذي يعانيه شاعر يتوقع الموت ، هو الصوت الذي يعبر عن تألم الشاعر لتخليه عن المسئوليــــة الجماعية ؛ وقد يقول بعض الناس ان قصيدته التي حيا فيها الخلاص من قاسم انما كانت تكفيرا عن موقف من النفاق الذي اضطرته اليه ظروف الحياة (أو على التحقيق ظروف الموت البطيء) ، وقد يرى فيها آخرون امتدادا للنقمة على اليساريين الذين أيدوا قاسما وأيدهم بنفسوذه وسلطانه ، وهي كذلك دون ريب ، ولكنها تدل ايضا على أن الشاعــر صحا فيه احساسه القديم بالرابطة بينه وبين قضية أمته ، مهما يختلف

<sup>(</sup>۱) من رسالة الى ادونيس بتاريخ ٦٢/٣/٥ صادرة مسن مصلحة المواقية (البصرة) .

التقدير بيننا لتلك الرابطة (١):

مرحى لجيش الامة العربية انتزع الوثاق يا اخوتي بالله بالدم بالعروبة بالرجاء هبوا فقد صرع الطغاة وبدد الليل الضياء فلتحرسوها ثورة عربية ، صعق « الرفاق » منها وخر الظالمون ....

غير اننا يجب الا نتوقع شيئا كثيرا في هذه الناحية ، فمن المعروف أن الحاح السقم يخلق في المريض مشاعر مريرة ، ويجعل مزاجه منحرفا وتصوراته مئوفة ، فالسياب الصحيح المعافى طالما مجد انتفاض الجزائر وروح التضحية والاستشهاد لدى أبنائها ، وعيد عرب المشرق بالركون الى الكهوف والقبور في استسلامهم الطويل ولكن السيساب المريض حين تحدث عن «ربيع الجزائر» (٢) لم يستطع ان يسرى الاصورة الموت والاشلاء والخراب والقبور واليتامى ، وكأنه يقسول للجزائر : ماذا نفعت كل تلك التضحيات ? ويسخر على لسان المجاهد من الحصاد الذي أعطته الثورة في حوار بين الاطفال الجائعين وأبيهم المجاهد ، اذ يقول الاطفال :

وماذا حملت لنا من هديه

فيرد ابوهم قائلا:

غدا ضاحكا أطلعته الدماء.

كان السياب حين كتب القصيدة ، لا يستطيع ان يفهم معنى «الغد» عند الاحياء ، ولذلك ركز نظره في الواقع ، فرأى واقع الجزائر صورة

<sup>(</sup>١) منزل الاقنان: ١٣٧٠

<sup>(</sup>٢) منزل الاقنان: ١٩.

من نفسه المحطمة الكسيحة:

وها أنت تدمع فيك العيون وتبكين قتلاك. نامت وغى فاستفاق بك الحزن ؛ عاد اليتامى يتامى ، ردى عاد ما ظن يوما فسراق ؛ سلاما بلاد الثكالى بلاد الايامى سلاما ، سلاما ...

أن مثل هذه القصيدة يدل على ان السياب لم يتخل عن الالتزام وحسب بل على أنه كان عاجزا حينئذ عن التمسك به ، رغم شيء من الحسرة على فراقه .

وحين ابتعد ظل الالتزام عن الشعر أخذ ظل الرموز ينحسر أيضا ، ذلك لان السياب ربط بين الرمز والنضال السياسي ، فجعل الرمز طريقة للتعمية والتستر وملاذا من وجه التصريح الذي يلقي بصاحبه في اغلال الاضطهاد او غيابات السجون ، وقد عبر عن ذلك في محاضرته بروماحين قال : «وساعدت الظروف السياسية .... حيث الارهاب الفكري وانعدام الحرية على اللجوء الى الرمز» (١) ، اي انه جعل الرمز مرادفا للحكاية الكنائية التي يور ي فيها الشاعر عن غايته بمحمل تمثيلي ، وهذا تحديد ضيق للرمز ، وقصر له على مظهر واحد . وبسبب هذا التحديد نفسه فقد السياب صلته «الرمزية» بقصة تموز ولم يعد يلجأ الى استغلال الاسطورة كما كان يفعل من قبل . ولست أعني ان الاسماء الاسطورية او الرمزية قد اختفت من شعره بل ظل يذكر تموز وعشتار وقابيل والمسيح ، ولكنه لم يتعد مرحلة التمثيل او التشبيه ليوضيح بذكرها فكرة او صورة ، بل ان المرض جعله يضيف اليها أسماء اخرى

<sup>(</sup>١) انظر اضواء: ١٢٣.

أهمها: عولس والسندباد والحسن البصري، ثم لا يتجاوز في هسذه ايضا جانب التمثيل، وهذه الاسماء الثلاثة تشير الى التجواب، وقد أراد ان يقرن نفسه بها حين كان يتنقل بين البلدان طلب للاستشفاء، ولكن ورودها على خاطره ذو دلالة عكسية، فهي من ذلك النوع الذي يضرب تائها في الارض دون كلل على النقيض من حاله، لانه مقيد الى سرير، لذلك كان يحس وهو يتمثلها بنعمة القدرة على المشي والرحلة الارادية والمغامرة المتصلة بقوة الجسد، وحين نتذكر وقوفه عند هرقل أيضا \_ ومعه تموز في صراعه للرب الاسطوري «موت» \_ فاننا ندرك تماما أي راحة كان يجدها في تمثل هذه الاسماء (١):

بالعضل المفتول والسواعة المجدول هرقل صارع السردى في غاره المحجب بظلمة من طحلب

وقام تموز بجرح فاغر مخضب يصك (موت) صكة ، محجب ذيول وخطروه الجليد بالشقيق والزنابى ق

كان يتشبث بالقوة ويريد ان يصرع الموت، فاستغل الشعر سلاحا:

رميت وجه الموت يهــوي نحــوي كأنــه الستــــار في روايــة هزيلة رميت وجــــه الموت الــف مــرة

فأنتضي من سيفي المجرد ويقطر الشعر ولا يغيرض

<sup>(</sup>١) منزل الاقنان: ٧٣

ولكن الشعر لا يصلح سلاحا لدفع المنية ، ولا بد من ساعـــدي هرقل وارادة تموز . ثم ان بينه وبين «عولس» رابطة أخرى ، لانه مثله ترك زوجا وفية تنتظره وتعد الساعات لعودته ، ولهذا يعود الى ذكره غير مرة فى قصائد هذه الفترة .

على ان المرض ربط بينه \_ ربط تطابق \_ وبين أيوب ، ويمشل استدعاؤه لصورة أيوب نهاية المرحلة التي بلغها في حمى «الروحية» ، ولعله لولا المرض لم يبلغها ، ولكن المرض هو الذي منح شكلا مثاليا للعلاقة بين الانسان والاله ، فأيوب يمثل فلسفة الاستسلام والرضى من جانب الله ، خانب الله ، كما يمثل حقيقة «لا يُسأل عما يفعل» من جانب الله ، لان حكمته أعمق من كل فكر انساني . غير ان «رمز» ايوب \_ في ذهن السياب \_ لم يكن عميق الموقع . فهو لم يكن مثل ايوب في بدء المرض حين نسمعه يصرخ في وجه الاله (۱):

صائد الرجال
وساحق النساء انت ، يا مفجع
يا مهلك العباد بالرجوم والزلازل
يا موحش المنازل
منطرحا امام بابك الكبير
أحس بانكسارة الظنون في الضمير
أثور ? أغضب ?
وهل يثور في حماك مذنب ?
ثم يستكين استكانة ايوب (٢):

لك الحمد مهما استطال الملاء

<sup>(</sup>١) المعبد الفريق: ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) منزل الاقنان: ٣٦.

ومهما استبد الألم لك الحمد ان الرزايا عطاء وان المصيبات بعض الكرم.

ذلك لانه رغم تجسيده للرضى بكل ما كتبته يد الله ، يؤمن بأن الشفاء امر قريب :

> لك الحمد يا راميا بالقدر ويا كاتبا بعد ذاك الشفء

ويتمثل اتحاده مع ايوب في قصيدته «قالوا لأيـوب» ، دون أن يزايله ايضا الأمل في الشفاء ، فقد كان ذلك الامل هـو العامل الموجـه لذلك الرضى المطلق (١) :

يا رب لا شكوى ولا من عتاب ألست انت الصانع الجسما فمن يلوم الزارع التماً من حوله الزرع ، فشاء الخراب لزهرة والماء للثانية هيهات تشكو نفسي الراضيه اني لادري أن يوم الشفاء يلمح في الغيب سينزع الأحزان من قلبي وينزع الداء ، فأرمى الدواء ....

ولكنه ـ قبيل النهاية ـ حين ضاع كل امل عاد يتحدث في شيء من التبرم والنزق ، وبدلا من « يا رب » التـــى تدل على الضراعــــــة

<sup>(</sup>١) منزل الاقنان: ١١٤.

الاستسلامية أخذ يستعمل «يا إله» أو «أيها الاله» \_ مبقيا مساف\_ ق بعيدة بين الانسان والله ، فيها ترتفع الشكوى الانسانية وفيها تنطلق الرحمة ولكن على شكل «رصاصة» (١):

أليس يكفي أيها الاله أن الفناء غاية الحياة فتصبغ الحياة بالقتام تحيلني - بلا ردى - حطام سفينة كسيرة تطفو على المياه هات الردى ، اريد ان انام بين قبور اهلي المبعثره وراء ليل المقبره رصاصة الرحمة يا إله !

والحق أن ألفته للرموز المتعلقة بارباب الاساطير ثم برمز المسيح على وجه الخصوص ، قد محت حينا المسافة القائمة بين الله والانسان ، فهو حين أصيب بفزع بالغ من الموت لدى نبوءة عراف هندي تقول ان الحياة ستنتهي يوم ٢ شباط ١٩٦٢ وجد نفسه يحاسب الله في حنق بالغ لأنه يصرع الاطفال ويخيب الآمال (٢) :

يكاد يهوي من صراخي عنده التاج ويهدم عرشه ويخر ، تطفأ حوله الآباد والآزال ويقطر لابن آدم قلبه ألما وينفطر

فاذا كان للمرض من اثر في موقفه من الالوهية ، فهو أنه عاد بــه

<sup>(</sup>۱) ديوان اقبال: ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) المُعْبَدُ الغُرِيْقِ: ٨٠ ، وهذا يرد في معرض الحلم ، ولكـــن ذلك لا ينقص شيئًا من الحقيقة التي اتحدث عنها .

الى معرفة الحد الذي لا يصح للانسان أن يتجاوزه في تصوره للاله ، حتى وان كان ثائرا شاكيا . ولولا المسرض لما تعرض هذا الجانب في السياب الى مثل هذا الاختبار العسير ، فقد كانت راحته النفسية في عودته الى «الروحية» ، وكان من الممكن أن يظل مطمئنا في ذلك الحمى الآمن ، لان السكينة فيه هي السكينة عينها التي تنبع من قلب الأم ، وليس من المصادفات أن تصبح «النخلة» رمزا للاله \_ في بعض لحظات المزج بين السكينتين \_ كما كانت دائما رمزا للام (۱):

وأبصر الله على هيئة نخلة ،

كتاج نخلة يبيض في الظلام أحسه أقول: « يا بني، يا غلام

وهبتك الحياة والحنان والنجوم ....

ومن الاسماء الاسطورية التي عثر عليها في هذه الفترة «ايكار»(١) و «اورفيوس» وقد ذكر الاول في حديثه عن شباك وفيقة (٢):

إيكار يمسح بالشمس ريشات النسر وينطلق إيكار تلقف الأفسق ورماه الى اللجج الرمس

وتبدو الصورة بعيدة الصلة بما حولها الا ان يعني أن شباك وفيقة هو نفسه إيكار وأنه قد نأى عن الأعين المنتظرة ثم سقط فوارت

<sup>(</sup>۱) المعبد الفريق: ١٥ - ٥٢ .

<sup>(</sup>٢) ايكار ابن ديدالوس ، جنح نفسه هو وابوه بأجنحة من شمع وطارا من تيه مينوس في كريت ، ولكن ايكار اقترب كثيرا مسن الشمس فذاب جناحاه وسقط في البحر ومات غرقا .

<sup>(</sup>٣) المعبد الفريق: ٥ – ٦.

اللجج ، اي ضاع من دنياه الى الابد . وأما أورفيوس فانه يمثله لانه شق طريقه بالحنين والغناء ، وفتح بأنعامه معالق الفناء ، والسياب وقف عند دار جده في جيكور فرأى عالم الفناء نفسه ، مع أنه ظل طوال حياته يمنح جيكور الضياء ويكسوها الرواء بشعره (١):

وبالغناء يا صباي يا عظام يا رميم كسوتـــك الرداء والضيـــاء

ومع ذلك انطبق من حولها فكا الفناء كما انطبقا على «يورديس» ولم يستطع انقاذها .

<sup>(</sup>١) المعبد الغريق: ١٨ .

## أسيطورتان

هكذا كانت اكثر الاسماء الاسطورية او الرمزية في هذه المرحلة تنطبق على السياب وتلائم ذاته وفرديته ، أما الجانب الجماعي منها فكان قد توارى لانعدام الحاجة اليه . ولم يحاول في هذه الاسماء ان يتجاوز الاشارة او موضع العلاقة ، الا في قصيدتين بناهما كاملتين على الاساس الاسطوري ، ولعلهما فيما ارى خير قصيدتين من قصائد همذه الفترة من حيث العناية بالبناء الفني ، وهمسا «المعبد الغريق» و «نار إرم» .

أما قصيدة «المعبد الغريق» فقد استوحاها السياب من خبر عارض ذكر راويه أن في بحيرة شيني التي يصب فيها نهر الباهنج في الملايسو معبدا بوذيا غرق في قعر البحيرة بسبب زلزال بركاني حدث قبل الف سنة ، وفي المعبد كنوز تحرسها تماسيح ووحش له عين حمراء واحدة في مثل حجم كرة البنج بونج ...» (۱) ومن هذا الخيط نسج الشاعسر قصيدة كاملة : فصو ر شيخا في حانة يعب الخمر ويقص قصته عسن «رحم البحيرة» الذي تفجر باللظى حتى قر عليه كلكل معبد ملسيء بالكنوز وطفا التمساح فوقه يحرس تلك الكنوز وسمسى الوحش ذا

<sup>(</sup>۱) مجلة شعر (العدد : ۲۲) ص : ٥ .

العين الواحدة «الأخطبوط» ، وهنا تذكر ان هذين الحيوانين وغيرهما من الحيوانات عاشت آلاف السنين ولم يستطع الفناء أن يصيبها بسهامه وسخر من الانسان الفاني الذي يحرس ألوفا من الكنوز الغارقة (دون فلك الضمير) ، وهو ما يزال عبدا مسترقا (١):

هناك ألف كنز من كنوز العالم الغرقى ستشبع ألف طفل جائع وتقيل آلافا من الداء وتنقذ الف شعب من يد الجلاد ، لو ترقسى الى فلك الضمير!

أكل هذا المال في دنيا الأرقاء

ولا يتحررون، وكيف وهو يصفد الاعناق، يربطها الى الداء?

والتفت الشاعر الى عوليس الذي ما فتى ايجوب البلاد ، فأخذ يقنعه بالذهاب الى معبد شيني لان العودة الى الوطن لم تعد مجدية اذ شاب الابن وأصبحت الزوجة عجوزا خرفة ، وتبين له أن كنوز ذلك المعبد في انتظاره ، أما شبع من الدم الذي أريق على أرض طروادة ؟ ومن أجل ماذا ؟ من أجل فجور أنثى اسمها (هيلين) واشباع الرغبة في الثأر ؟ أهكذا يقتل الانسان أخاه ؟ ان أرض طروادة لا تفترق في شيء عن ارض العراق التي شهدت انهار الحقد وهسي تتدفق بالخناجسر والعصي ، وبالأجساد التي تجرر بالحبال . وهل الذي شهد حسرب طروادة وعقارب «الرقاع» وهي تبث السم في الجسوم يجفل من بعض حيوانات تحرس الكنز ؟

هلم نشق في الباهنج حقل الماء بالمجذاف

ويلح الشاعر في النداء على «عوليس» ليقطعا معا ليل آسية الطويل قبل ان تطلع عليه شمس «النضار» فيأكل هذا الوحش الموتى ويشرب

<sup>(</sup>١) المعبد الفريق: ٩٧.

من دم الأحياء ويدس في القبلات مدى من حشرجات الموت ، ويؤكد له أن عهد النبوات لم يظهر بعد ، وان شريعة القوة والغصب ما تزال هي المسيطرة ، وأن تأليه القائمين على البحيرة أمر ممكن فطالما رفع الانسان آلهته الى قمة جبل .

ويبدو أن نواة القصيدة في مخيلة الشاعر كانت تعتمد المقارنة بين الوحوش الخالدة حارسة الكنز في البحيرة ، وبين الانسان الفاني الذي يحرس آلافا من الكنوز دون أن يستطيع التحرر ، ثم تطورت القصيدة بين يديه الى مستوى جديد حين استحضر صورة عوليس وحرب طروادة وأخذ يجري المقارنة بينها وبين وضع العراق في عهد قاسم ، ولكنه لم يستطع أن يدرك معنى عميقا وراء عودته هو وعوليس الى بحيرة شيني، فقد بدا من طبيعة القصيدة أول الأمر انها دعوة الى استغلال مخزونات الطبيعة في سبيل رقي الانسان ونهضته بدلا من انشغاله بالحـــروب والفتن ، ثم تبين أنه يريد العودة الى بحيرة شيني لانه يريد أن يتوارى في ظلمات ليل آسية قبل ان يطلع «التبر» مثل وحش يأكل الموتى ، انه يريد هو وصاحبه أن ينعما في ظلمات القرون وغيابات الجهل ، مطمئنين الى ان شريعة «الغصب» وتأليه الانسان للقوى التي يود تأليهها مـــــا يزالان يحكمان الوجود ؛ وهذه غاية من أسوأ ما تنتهي اليــه قصيدة حتى ولو كنا نأخذ هذا القول على محمل السخريـــة . ولا ريب في أن الذي أوقع السياب في هذا المزلق هو فكرته الوعظية عن الذهب وقدرته على إفساد النفوس ، تلك الفكرة التي استمدهـــا شعريا من اديث سيتول واستمدها معتقدا من القصص الذي يتمتع أحيانا بمسحسة دينية ، ورآها عمليا فكرة محببة حين أخفق في أن يجد «النقود» التي تعينه على المرض ومصاعب العيش. وتتعرض القصيدة لعيب آخر، عدا هذا التحول القاصم الذي اصابها ، وهو تفكك التعبير وانبساطــــه وتمدده دون اعتماد على الايحاء ، وقد ظهرت المقارنات فيها ــ من ثم ــ

ساطعة تفسيرية ، وتلك عودة الى عهد «حفار القبور» و «المومس العمياء» ، وهذا المبنى أقرب الى طبيعة السياب الا أنسه من الناحية الفنية أشد صلة بالتقرير أو الاقناع الذهني . ومع ذلك فاننا نميز هذه القصيدة بالحرص على المبنى الفني المحكم اذا نحن قارناها بأكشر قصائد هذه الفترة .

وبين «المعبد الغريق» و «إرم ذات العماد» مشابه شكلية ، اذ يفتتح الحديث في كل منهما قاص ، فالاول كان يهمس جاحظ العينين وهو يعب الخمر عما حدث في البحيرة من هوي للمعبد تحت سطله الماء، والثاني كان يشرب الشاي ويدخن سيكارة وهو يقص قصة «إرم» الني اختفت عن عيون الناس فهي تطوف الارض فلا تراها الا عسين امرىء سعيد مرة كل اربعين سنة ، ويشترك المعبد وإرم في الاختفاء عن الانظار ولكن كلا منهما يمثل رمزا مستقلا ، فالمعبد يمثل السعي نصو المستقبل ، نحو الكنز المخبأ ، وإرم تمثل حلم الماضي (١) .

حلم صباي ضاع ... آه ضاع حين تم وعمري انقضي .

وليس في بناء قصيدة «ارم» جهد كالذي بذله الشاعر في القصيدة السابقة ، لأنه هنا اكتفى بقصة قصيرة ومنح للقصيدة شكلها البسيط ، ولكنه اعتمد على بعض ضروب الربط والاستذكار ، ففي خلال القصة ربط بين بحثه عن اللؤلؤة الفريدة وبين « نجمته البعيدة » وتذكر قصة عنتر وعبلة ، وفي سيره حول سور ارم تذكر السندباد وطواف حول بيضة الرخ ، وفي وقفته في الظلام رأى نفسه مثل ناسك لا يقبله الاله في حماه وهو يدعو مسترحما ، وبقوة هذه الانتقالات التي لم تتحول الى استطرادات ، تعمقت الاسطورة وازدادت خصبا ، وتعمقت ايحاءاتها في نفس القارىء ، ولكن السياب لا يستطيع ان يترك مشكلة يطرحها في نفس القارىء ، ولكن السياب لا يستطيع ان يترك مشكلة يطرحها

<sup>(</sup>۱) الشناشيل: ۱۸

دون حل ، ولذلك قدّم التفسير الختامي لها رغم انها قادرة دون ذلك التفسير على ان تنقل من خلال الحلم الاسطوري شعورا عميقا بالاسى على استلاب اليقظة للمعجزة التي حققها الحلم ، وحين يقول السياب:

وقال جدنا ولج في النشيج ولمن أراها بعد ان عمري انقضى وليس يرجع الزمان ما مضى سوف أراها فيكم فانتم الاريج بعمد ذبول زهرتي .

فانه ملتزم بتعميت الاسى على « الضائع » من طريق استخلاص العبرة أو المغزى الكامن وراء احتجاب ارم ، وهي طريقة مدرسية توضيحية لم يستطع الاستغناء عنها لأنه كان يؤثر أن يكون ما يقوله مفهوما واضحا بذاته دون لجوء الى تأويلات مختلفة ؛ وقد سلمت قصيدة «إرم» مسن التفكك والتمدد في التعبير فجاءت تعبيراتها محكمة موشحة بالايجاز غالبا ، وكان ذلك من العوامل التي تقو"ي تأثيرها في النفس الى جانب بساطتها القصصية ، وواقعيتها في النقل . وحين أحس" السياب انه حقق في هذه القصيدة مبنى جميلا نظم على مثالها قصيدة « شناشيل ابنة في هذه القصيدة مبنى جميلا نظم على مثالها قصيدة « شناشيل ابنة الجلبي » (١) فجاءت صنوا لها في الغاية والمبنى المكو"ن من اسطورة وحل" ، وفي شيء من اتساق السّرد وان كانت قصيدة الشناشيل مثقلة بتزاحسم الصور .

وتدل قصيدة الشناشيل على أنه كان في مقدوره أن يخلسق الاسطورة ولكنه كان في فيما يبدو معجلا عن ذلك ، لاسباب أقواها ان اللجوء الى الاسطورة يتطلب تأنيا في الرسم للمبنى ، وكان في هذه

<sup>(</sup>۱) نظمت قصيدة « ارم » يوم ٢١-٢-١٩٦٣ وبعد ثلاثة ايام نظمت قصيدة الشناشيل .

الفترة يتدفق بالشعر تلقائيا كأنه يخشى التأمل والصمت ؛ كان حديثه الى نفسه هو البرهان الوحيد على انه ما يزال يحيا وينتج شعرا ، وكان ذلك الحديث هو نفسه تلك القصائد ، وفي مثل هذا الانسياب الطوعي يتضاءل الاهتمام بخطة البناء ، ويصبح أي دفق شعوري هامر قادرا على التحول الى ايقاعات تسمى شعرا ؛ وهناك سبب آخر كان يبعده عمن الرمز والاسطورة وذلك هو سطوع الحقيقة المادية على نحو يتضاءل الى جانبه كل رمز ، بل يصبح أي لجوء الى الرمز مضحكا . ومن اجل التعبير عن تلك الحقيقة المادية م بكل ابعادها مجاء الشعر منساقا بقو تها وسطوعها ، ولم تدع قوتها مجالا للتأمل ، لأنها كانت أقوى من كل ما قد يستشف منها (۱) :

ممض ما اعاني: شل ظهر وانحنت ساق على العكاز أسعى حين أسعى عاثر الخطوات مرتجفا غريب غير نار الليل ما واساه من أحد بلا مال بلا أمل يقطع قلبه أسفا ألست الراكض العداء في الامس الذي سلفا ?

ولهذا كان اللجوء الى الصراحة السافرة والقول التحقيقي المحض طريق الشاعر التى قل أن يجد طريقا سواها (٢):

ألفيتني أحسب ما ظل" في جيبي من النقد أيشتري هذا القليل الشفاء ?

وتحت سياط هذه الحقيقة المادية وسفافيدها لم يعد الشاعر يعنسى حتى بقوة اللمح الشعري . انه يريد ان يصو ر كل ما في عالمه المحدود على

<sup>(</sup>١) منـزل الاقنان: ٨٧

<sup>(</sup>٢) منــزل الاقنان: ١٠٠٠

حقيقته ، ولذلك ضاع الحد بين ما يمكن أن يقال وما يمكن أن يظل مطويا وراء حجاب الصمت ؛ فأذا ثار على زوجته عبرً عن تلك الثورة بمرارة لا تطاق ، وأذا أحس بالحسرمان الجنسي اندفعت الكلمات المحمومة تقول في صراحة (١):

نهــداهــــا يتراعشـــان ، جوانب الظهــر تصطك ، سوف تُبكل ً بالقطر

وهناك امثلة كثيرة تعبّر عن وقائع الحال بصراحة لا تعرف الكنايـة او المواربة ، وتقترب في دقتها مــن الخبر الصحيـــح ، لا أرى موضعـــا لايرادهـــا .

قلت: كان في مقدور بدر أن يخلق الاسطورة ، لأنه بعيد عودته الى حمى « الروحية » آثر الانسحاب من المدينة والعودة الى جيكور عملا لا تصورا ، وحين صدم بواقع جيكور عاد الى الماضي وأخذ يحيي قصصه القديمة ، وكان في مقدوره لل كما فعلل في قصيدة الشناشيل لل ان يجعل من كل قصة أسطورة ، ولكنه لم يفعل ، واكتفى بالتذكر والاستعادة ، اذ لم يكن الماضي سوى مثابة للراحة من آلام الواقع ، وهذا ايجاز لما تم يتطلب التوصيح من راوية العلاقلة بالشعار .

<sup>(</sup>١) الشناشيل: ٦٩ ، وانظر ايضا: منزل الاقنان: ٦٦-٦١

## مذكرات أمس وَالِيوم

هاجر بدر من بعداد وهو منغص النفس من المدينة لأنها أولا حاولت ان تحرق جيكور في نفسه ولأنها ثانيا امتلأت بمناظر دمويسة مرعبة ، ولكن جيكور لم تستطع ان تنسيه هاتين الحقيقتين عن المدينة ، لأنه وجد «المدينة» تحاول ان تعدو على الريف ، فتحسو لل مقبرة أم البروم الى جزء منها ، لقد عرف ان الاحياء يجلون عن ديارهم ، أما امتداد يد المدينة لطرد الموتى من قبورهم فانه شيء غير معهود (۱):

ولكن لم أر الاموات قبل ثراك يجليها مجون مدينة وغناء راقصة وخسار

ولهذا استيقظت في نفسه صورة المدينة التي رسمها من قبل في « مدننة بلا مطر » وما أشبهها من قصائد ، فيقول :

> مدينتنا منازلها رحمى ودروبها نمار لها من لحمنها المعروك خبر فهو يكفينا عملام تمد" للاموات أيديهها وتختمار

وعاد يرى فيها عروق تموز التي قال عنها من قبل (٢) :

<sup>(</sup>١) المعبد الغريق: ٢٥

٢) قصيدة «جيكور والمدينة» في انشودة المطر: ١٠٥.

شرايين في كل دار وسجن ومقهى وسجن ومقهى وسجن وبار وفي كل ملهى وفي كل ملها وفي كل ملها وفي كل ملها وفي كل ملها وفي كل مبغل وفي كلما ومغلما وفي كلما ومغلما والمناز

فُهو لذلك يقول في العدوان على أم البروم :

تسلل ظلها الناري من سجن ومستشفى ومن مبغى ومن خمارة ... من كل ما فيها

المدينة حيثما كانت في نظره واحدة لا تتغير ، انها مباءة للرذيلة ، فهـــي تستبيح الاعتداء على الموتى :

لتثمر بالرنين من النقود وضجة السفر وقهقهة البغايا والسكارى في ملاهيها

وتكاد قصيدة «ام البروم» أن تكون اعادة للمادة التي أوردها السياب في قصائد هاجم فيها المدينة ، فهي مثال على عودة الشاعر الى وسائلـــه المألوفة واستغلاله لها .

وأما نفوره من المدينة لأنها امتلأت بمناظر القتل والحرق والصلب فانه ظل ينبعث في نفسه بين الحين والحين رغم استقراره في جيكور طلبا للطمأنينة . ولهذا عبر عنه في بعض قصائده مثل « المعبد الغريق » و «ابن الشهيد» . وتستوقفنا تلك المقدمة التي كتبها للقصيدة الثانية حين نشرها بمجلة الآداب : « يسرني ان يعود الولد الضال الى بيته ، وان أعود الى الآداب التي على صفحاتها متنفسي الطبيعي الذي أعاهد نفسي أن يدوم أبدا» (١) . ولكن هذا العهد لم يكن الا ومضة عابرة ،

<sup>(</sup>۱) الآداب (عدد حزيران) ١٩٦٢ وانظر المعبد الغريق: ١٢٥

اذ سرعان ما وجد نفسه يعلق في شباك حوار ومنظمة حريــة الثقافــة ــ لحاجته الى المال ــ .

ولو كان ثمة مجال للحديث عن تجاوب التوأمين عند ذكر العلاقة بين الانسان والمكان لقلنا دون تردد ان السياب أحس بزحف المرض وبشبح الموت يسعى نحوه حين رأى الفناء قد اناخ بكلكله فوق جيكور ، فقد كان هو والقرية يرتبطان كالتوأمين بمراحل الولادة والصبا والشباب والاكتهال ، وحين رأى السياب نفسه في مرآة القرية التي احبها ندت عنه صرخة تقول : « جيكور شابت » ، لقد كان يهدف حين عاد اليها ان يعيش ـ كما عاش الطفل القديم \_ في «ظل النخل» (١) الذي يمتد فيئه «كأهداب طفل» ، ولكن الحيرة تملكته ازاء هذه المسافة التي قطعتها جيكور في الزمن (٢):

جيكور ماذا أنمشي نحن في الزمن أم أن الماشي ونحن فيه وقوف ? أين اول وأين آخره ? هل مر أطوله ? أم مر أقصره الممتد في الشجن

ان جيكور هذه التي تحيره ليست هي التي يريدها ولذلك طالبها بــأن ترد اليه الماضي أي تعود كما كانت ، بل طالبها بأن تعيده الى الحيـــاة لأنه يرى نفسه في مرآتها ميتا :

رد"ي الي" الذي ضيعت من عمري أيام لهوي ... وركضي خلف افراس

<sup>(</sup>١) المعبد الغريق: ١٠٩ .

<sup>(</sup>٢) المعبد الغريق: ١١٠ .

. تعدو من القصص الريفي والسمر ....

جيكور لمِنِّي عظامي وانفضي كفني من طينه واغسلي بالجدول الجاري قلبي الذي كان شباكا عملي النمار

وأراد من جيكور ان تمد اليه افياءها:

أفياء جيكور أهواها كأنها انسرحت من قبرها البالــي من قبر أمي التي صارت أضالعها التعبى وعيناها من أرض جيكور ترعاني وأرعاها

ولكن جيكور كانت قد تقلصت افياؤها وتغضنت وجنتاها « وجيكور شابت وولى صباها » (١)، ولهذا عاد يسألها سؤال الحيران :

> هل ترى أنت في ذكرياتـــي دفينــه أم تــرى انت قبــر لهــا فابعثيــها وابعثيني ؛ وهيهات ما للصبا من رجوع ان ماضي قبري واني قبر ماضي ... (۲)

ولم تكن جيكور وحدها هي التي ادركها الخراب ، بل قلب جيكور نفسه كان قد توقف عن النبض ، وقلب جيكور هو « بيت الجد » الذي فتح بدر فيه عينيه على الدنيا ولذلك رثى هذا البيت مرتين ، وكان كأنه ينتحب وهو يصرخ في اولاهما : (٣)

<sup>(</sup>۱) المعبد الفريق: ۱۱ .

<sup>(</sup>٢) المعبد الفريق: ١٤٣٠

 <sup>(</sup>٣) انظر قصيدة «دار حدى» في المعبد الفريق: ٥٤ وما بعدها .

طفولتي صباي أين أين كل ذاك

ورأى الفناء يحدق اليه من الحجار كما وجد صنوه في دمه :

أم أنني رأيت في خرابك الفناء محدقا الي منك ، من دمي مكشّرا من الحجار ?

وسماه في القصيدة الثانية ، « منزل الاقنان » (۱) ، وهي تسمية غريبة ، اذ من المعروف أن القن تعني « من يولى عبدا » ، فهل اختسار الشاعر هذه التسمية لأن نزعة اقطاعية ساورته في تلك اللحظة أو لأن كان ينظر في شيء من الاحتقار الى الاقطاعيين الذين لم تبق منهم بقية سوى جدران بيت خرب ? ليس هناك جواب حاسم ولكنا نعلم من قصيدة اخرى أن لفظة «قن» ترد في معرض التنقص والتحقير:

ونفسا حدها بين السرير وبين قائمة الحساب كأنها قن من الأقنان (٢) .

ولكنا لا ندري لمن كان يوجهها وهو يتحدث عن بيت جدّه .

وحين وجد السياب أن الفناء قد عصف برواء جيكور التفت بشدة الى ذكريات الماضي ، واراد ان يبعثه حيا أو ان يعيد بناء لبناته من جديد ، ومما قو من التفاته الى ذكرياته ، وقوعه في برائو المرض ، فان العودة الى الماضي اصبحت ملحاه من حاضره المعذب بالاسقام ، ولهذا انقسم شعره في هذه الفترة في موضوعين ذاتيين على الأغلب: الحديث عن آلام الحاضر ، وقد الحديث عن آلام الحاضر ، وقد يجمع بين الموضوعين علاقة الشاعر بالموت .

<sup>(</sup>١) انظر ديوان منزل الاقنان: ٨٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) اقبال: ٢٦.

ان الذين مهدوا للسياب سبيل السفر الى احدى الجامعات الانجليزية ليدرس فيها ويتفرغ لتدوين مذكراته قد غفلوا عن حقيقة هامة: وهي عجز السياب الفاضح عن كتابة مذكرات ذات طابع تاريخي فني متناسق وتدرج محكم ؛ اذ لو فعل ذلك لصب مادة شعره كلهاعلى شكل نثري ؛ ولهذا اختار هو الشكل الشعري فكتب ثلاثة دواوين وبعض رابع تحدث فيها عن ذكريات الماضي وعن ابرز لحظات الحاضر ، وواضح ان جانبا كبيرا من الماضي انما اعتمد على الحلم وان اكثر الحاضر كان خلوا من الاحداث ومعنى ذلك أن السياب لو حاول ان يكتب مذكراته لجاءت مخفقة بطيئة ضعيفة الحركة وهي اما ان تعتمد التأمل في تجارب الماضي والحاضر ، وذلك شيء لا يحسنه ، واما ان تعتمد تحوي احداثا مثيرة (عدا فترة الخصومة مع الشيوعية) وهو لايملكها. ولهذا أحسن صنعا بمذكراته حين صاغها في قوالب شعرية .

وتكاد كل صور الماضي تستعاد من جديد: فتحيا الاساطير القديمة التي تحكي عن الجنية وسندباد وقمر الزمان وعنتر وتصحو «وفيقة» من هجعتها العميقة ويتراءى للعين شباكها الذي يمشل نافذة الامل،ويعود خيال ابنة الجلبي وشناشيل شباكها، ويلخص الشاعر تاريخ حياته في قصيدة «ليلة في العراق» (۱) كما يتحدث عن تاريخ حبيبات السبع وعن مصايرهن في قصيدة «أحبيني» (۲) ، حتى الراعبي القديم ينبعث حيا ليتحدث الى النهر الذي عرفه في الصبا، وليجدد العهد لهالة (۳) ، وفي ليلة شتائية كثيرة المطر والثلج بلندن رأى فتاة ذكرته بآخر فتاة احبها قبل زوجته (٤) كذلك عاد يستحث تصوراته القديمة عن بآخر فتاة احبها قبل زوجته (٤) كذلك عاد يستحث تصوراته القديمة عن

<sup>(</sup>۱) الشناشيل: ۳۹ .

<sup>(</sup>٢) الشناشيل: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) انظر قصيدة «يا نهر» في المعبد الغريق: ٨٨ - ٨٨ .

<sup>(</sup>٤) منزل الاقنان : ٧٠ .

بودلير الذي أوحى له من قبل بقصيدة « الروح والجسد » (١) ؛ وفي قصيدة «فرار عام ١٩٥٣» (٢) استعادة لرحلته الى الكويت وما انتابه من حنين الى العراق . وقد كشفت هذه الذكريات عن حقيقة هامة هي العلاقة بين الطفولة والمطر وقيمة رمز المطر في حياة السياب . فقد بدا أن الذي يفتنه من منظر المطر وما يصحبه من برق ورعد انما هو ما يتكشف عنه الجو الماطر من وجود ، وقد ارتبط ذلك الجو في ذهنه بحلمه الكبير ، ان يتزو ج (أو ان يرى على الاقل) بنت القصر المنيف ، وهذا هو الحلم الذي عبر عنه في قصيدة « شناشيل ابنة الجلبي » وقرنه بمنظر المطر :

ثم تلوح في الافق

ذرى قوس السحاب ....

ولهذا تجاوز منظر المطر دائما الى ما وراءه ، ولعل هذا الاحساس هو الذي كان يسيطر على نفسه وهو يكتب الى زوجته (٣):

من خلــل الضبــاب والمطــر ألمح عينيك تشعان بلا انتهاء

فالزوجة هنا ـــ من قبيل الشعور بالجميل ــ قد حلت محل « ابنــــة الجلبي » وان لم تكن كذلك في مطاوي شعوره .

وقد كان بدر يحس ــ دون تهويل ــ ان الماضي هو الحقيقــــة

<sup>(</sup>۱) المعبد الغريق : ١١٥ .

<sup>(</sup>٢) المعبد الغريق: ١٣١.

<sup>(</sup>٣) منزل الاقنان: ١١) .

الوحيدة التي تستحق ان تعاش ، ولذلك كان يرى صلته بالحاضر نوعا من الكذب والتصنع ، فيجتاحه احساس شامل بالتعب (١) :

تعبت من تصنع الحياة أعيش بالامس ، وادعو أمسي الغدا كأنتي ممثل من عالم الردى

تعبت (( كالطفل )) اذا اتعبه بكاه .

ولهذا كانت أقوى صور الماضي يقظة في نفسه هي صورة الأم ، وكان للمرض أثر كبير في مضاعفة الرابطة وتضخيم الحاجة اليها ؛ واتخذ بدر للعودة الى الام طريقين : إيحائية وعامدة ؛ فمن الاساليب التي اتبعها في الطريقة الايحائية ان جعل أما تفتش في لوعية عن ابنتها التي اختطفها الموت في قصيدة «الام والطفلة الضائعة» (٢) ، وذلك عكس للواقع الذي كان يعانيه ، وزيادة في احساسه بانه هو الميت على التحقيق وان امه هي التي تبحث عنه . ومن العبارات الدالة في هذه القصيدة قوله : «مضت عشر من السنوات » ، فان هذا المقدار من السنوات هو الذي يفصله عن وفيقة : (٦)

## عشر سنين سرتها اليك ، يا ضجيعة تنام

ذلك ان الحديث عن وفيقة انما كان ايضا حديثا عن امه بطريقة ايحائية ، فوفيقة تجمع في طبيعة حياتها وموتها بين بدر وامه ، فهي فتاة من عائلته ( وفيقة بنت صالح بن محمد بن السياب ) ماتت امها وتركتها يتيمة ، كما حدث لبدر ، ثم توفيت في حال وضع وتركت طفلا يتيما . فهسي في

<sup>(</sup>١) المعبد الفريق: ٣٦ - ٣٧

<sup>(</sup>٢) المعبد الغريق: ٥٩

<sup>(</sup>٣) المعبد الغريق: ٧٣

شخصها تمثل مشكلة بدر وهي في موتها تمثل الام ، وكان هذا التلاقي في المصيبة هو الذي يعطف بدرا اليها ، ولهذا نحس ان حديثه عنها وان حمل الفاظ الحب ، لا يعني الا «اسقاطا» نفسيا أو نقلا ، ولهذا يقول لها « يا اقرب الورى الي » (١) رغم بعدها العميق عنه ، وهو البعد الذي يصوره بقوله :

وانت في القرار من بحارك العميقة أغوص لا أمسها ، تصكني الصخور تقطّع العروق في يدي " ، أستغيث : « آه يا وفيقه » ...

وهي نفس عملية الغوض على المحار الضائع حين يتجدث عن طفولتـــه وأمه وعن أحلامه على ضفة بويب.

ولهذا ايضا كان شباكها الازرق احدى نوافذ الرجاء \_ وان كان رجاء شارعا على الموت (٢) ، وقد استيقظت وفيقة في نفسه على أثـــر اغنيــة سمعها لام كلثوم (٣) ، وكانت هذه الاستفاقة من أشد اليقظات أسى على أن وفيقة تزوجت غيره :

وأشرب صوتها فيظل يرسم في خيالي صف أشجار أغازل تحتها عذراء ؛ أواها على أيامي الخضراء بعثرها وواراها زواج . ليت لحن العرس كان غناء حفار

<sup>(</sup>١) المعبد الفريق: ٧٣

<sup>(</sup>٢) انظر قصائده في وفيقة في المعبد الغريق: ٥ ــ ٣٣

<sup>(</sup>٣) الشناشيل: ٨٦

قساة كل من لاقيت : لا زوج ولا ولد ولا خل ّ ولا أب أو أخ فيزيل َ من همي

تعود وفيقة فتتخذ دور « الام » لأن الأم هي الوحيدة التي كانت كفاء بازالة همه بين ذلك الصف الطويل من علاقات القربي والصداقة . لهذا فاني لا أرى فصلا بين الحديث عن جيكور وبويب والأم ووفيقة ، لانها جميعا ترمز لشيء واحد ، ذلك ان وفيقة ليست كسائر الحبيبات اللواتي عرضن له في طريق الحياة ، واقربهن اليها دغم التفاوت الكبير ذات المنديل الأحمر التي كانت تكبره بسبع سنوات .

تلك هي الطريقة الايحائية التي اتخذها للحديث عن الام ، فأما الطريقة العامدة فانها تتمثل حينا في استدعاء الام له ليلحق بها (١):

وتدعو من القبر أمي: « بني احتضني فبرد الردى في عروقي فدف عظامي بما قد كسوت ذراعيك والصدر ، واحم الجراح جراحي بقلبك أو مقلتيك ولا تحرفن الخطى عسسن طريقي »

ويكون جوابه على هذا الدعاء :

فيا قبرها افتح ذراعيك .... اني لآت بلا ضجة ، دون آه !

ويتصوّر هذا الاستدعاء في صورة يد مسدودة اليه تحبّب اليه الموت (٢):

أوشك أن أعبر في برزخ من جامدات الدماء تمتد نحوي كفها ، كف أمي بين أهليها : « لا مال في الموت ، ولا فيه داء » .

<sup>(</sup>١) منزل الاقنان: ١٧

<sup>(</sup>٢) منزل الاقنان: ١٠١ ـ ١٠٢

وأحيانا يتراءى له ان اللقاء بالأم قد تحقق ، ولو وهما ، فاستراح السى عطفها وكلماتها الحانية : (١)

ولبست ثيابي في الوهم وسريت: ستلقاني امي في تلك المقرة الثكلي ؛ ستقول: أتقتحم الليلا من دون رفيق حوعان ? أتأكل من زادي خروب المقبرة الصادى وإلماء ستنهله نهلا من صدر الارض ۽ ألا ترمي أثوابك ? والبس من كفني لم يبل على مر" الزمن عزريل الحائك اذ سلى يرفـوه . تعال ونم عندي أعددت فراشا في لحدي لك يا أغلى من أشواقي

فأمه ترحب بعودته ، ولكنها جازعة من الوحشة التي يحسها وهو سائر وحده ، ذلك أنه كان منذ مدة قد تخلى عن الموت في الجماعة ولذا اصبح موته الفردي مصدرا للخوف والفزع ، ومن اجل هذا عادت أمه تأسى لوحدته في ذلك الطريق (٢) :

« ويلاه ! كيف تعود وحدك ، لا دليل ولا رفيق »

<sup>(</sup>۱) الشناشيل: ۲۰ ـ ۲۱

<sup>(</sup>٢) الشناشيل: ٢٧

فيجيبها معاتباً لانها اختارت \_ في عهـــد مبكر \_ أن تعيش في عالم لا عودة منه :

أماه ليتك لم تغيبي خلف سور من حجار لا باب فيه لكمي أدق ولا نوافذ في الجدار كيف انطلقت على طريق لا يعمود السائرون من ظلمة صفراء فيمه كأنها غسق البحمار

وفيما كان في مستشفى الموانىء جاءه نسيم الليل يحمل اليسه همسات امه وهي تقول: «مضى أبد وما لمحتك عيني» (١) فيؤكد لها أنه يعشق الموت لانها بعض منه:

فما أمشي ؛ ولم أهجرك ، اني أعشق الموت الانك منه بعض ؛ أنت ماضي "الذي يمض اذا ما اربدت الآفاق في يومي فيهديني

ولكنه رغم عشقه للموت كان يؤثر الحياة اكثر ، ولذا فهو يطلب اليها أن تأتى وتصنع معجزة :

أيا أمي تعالي والمسي ساقي" واشفيني

ان عودة الشاعر الى الأم ، هي التي ترسم علاقته بالموت في هذه الفترة ، وقد اتضح أنه لم يعد «انتصارا» وانما راحـــة من العناء في أحضان الأم . وقد تتم هذه الراحة في هدوء الاستسلام ، كما قد تجيء عاقبة للضجر من المرض الممض ؛ فلو كانت الدرب الى القبــر في أقصى اركان الدنيا لسعى اليه (٢) :

<sup>(</sup>۱) الشيناشيل: ۹۶.

<sup>(</sup>٢) اقبال: ٢٩.

لسعيت اليه على رأسي أو هدبي او ظهري وشققت الى سقر دربي ، ودحوت الابواب السودا وصرخت بوجه موكلها لم تترك بابك مسدودا ?

ولكنه حين يتصور أنه لم يكتب كل ما في نفسه يتمنى لو يتمهـــل الموت قليلا حتى يتم رسالته الفنية (١) :

فدونك يا خيال مدى وآفاق وألف سماء وفجر من نجومك ، من ملايين الشموس ، من الاضواء وأشعل في دمي زلزال

لاكتب قبل موتي (أو جنوني أو ضمور يدي من الاعياء) خوالج كل نفسي ، ذكرياتي ، كل احلامي

وأوهامسي

وأسفح نفسي الثكلى على الورق ليقرأها شقي بعد اعوام وأعوام ليعلم أن أشقى منه عاش بهذه الدنيا وآلى رغم وحش الداء والآلام والأرق ورغم الفقر أن يحيا .

وكان على وعي دقيق بان الشعر هو طريقه للبقاء (٣) :

فيكتب القصيدة

يريد ان يجدد البقاء ، ان يعيده

ولكن كل ما حوله كان محاطا بالموت، حتى الشعر نفسه ، ومن ثم

<sup>(</sup>١) اقبال: ١٠ .

<sup>(</sup>٢) منزل الاقنان: ١١٠.

لم تبق الى جانب الموت حقيقة اخرى، فهو القوة السارية في كل مظهر من مظاهر الحياة ، وعند هذا الحد يكون تموز رمز الحياة والخصب قد احتجب عن ناظريه وحل محله «مناة» ، ـ او المنية ـ ولذلك جـاءه صوت الموت يفيض بهذا الجبروت المطلق (١):

« تهدم حائط الاجيال وكاد يغور اذ لمسته كفي ؛ ألف نوح زال وألف زليخة صيرت كحل عيونها ظلمه أنا الباقي بقاء الله اكتب باسمه الآجال وما لسواه عند مطارق الآجال من حرمه » هنا في كل موت الف موت ، كان في الضمه وفي القبلات ، في الاقداح تدور الاسطوانة وهو فيها لمعة الضوء يوسوس في تهدج صوتها فيخادع الارواح ويلمس جبهة الملاح في النوء .

ورغم أن لحظات الواقع كانت تمرسا عمليا بزحف الموت ، ف ان تنقله رجاء الاستشفاء فتح طريقا جديدا الى الذكريات ، وفي تردده بين روما وبيروت ولندن وباريس والكويت كان الحنين يعصف به الى تلك الذكريات ، وكانت العودة دائما أملا عذبا ، لان كل سفرة كانت تجعله يظن أن الماضي قد فر الى غير رجعة وأسلمه الى آلام الحاضر . ولعل من التذكر النموذجي أن تخطر بباله مقابر «الاطفال» في حمى أمهمم العظمى وهو بعيد في بيروت :

ذكرت مقابر الاطفال

<sup>(</sup>۱) المعبد الغريق: ١٥١ - ١٥٢ .

تلوذ بكل سفح ، نام فيها دون أثداء ولا قمط ، صغار من حصاد الجوع والداء لقد رضعوا من الثدي الذي لم تبله الاجيال وناموا في حسى الأم التي لا يستوي الاطفال ولا الاشياء الا في حماها ، في حسى ترب وظلماء

وحين سئل السياب ذات مرة «ما هو أحسن ما تعتز به من شعرك» قرأ على مسامع سائله هذه الابيات نفسها (۱) وسر" ذلك أن السؤال وجه اليه وهو يقترب من الموت ومن حمى الأم العظمى ، وأن الابيات تعبر عن رغبة الطفل المستقر في نفسه في موت مريح ، فللأطفال في شعره مكانة لا تزاحم ، ومن أجل هؤلاء الاطفال كان يتصور أنه ثار مسع الثائرين على الظلم والاستعباد ، ومن أجلهم انضم السي الحرب الشيوعي حتى انكر على نفسه أن يسخر شعره لحديث الحب وجمال الطبيعة بينما الاطفال جائعون (۲):

كيف يجوع آلاف من الاطف ال ملتفئه بآلاف الخروق تعربد الريح الشتائية بها، وأظل أحلم بالهوى والشط والقمر أ!

من هنا بدأت رسالته الانسانية ، وحين تذكر «مقابر الاطفال» كان ما يزال يتشبث بخيوط واهية تبقت من تلك الرسالة ، لأن الكفاح في سبيل اولئك الاطفال لم يعد يقدر عليه رجل كسيح . ولكن من يقرأ شعر السياب سيلحظ فيه ذلك الحب العنيف لكل مظاهر الطفولة ، وهو حب لم يتغير لحظة ولا اعتراه اي وهن .

 <sup>(</sup>۱) انظر صحيفة العلم المغربية (جمادى الاولى ١٣٨٦ ، ٢ سبتمبر١٩٦٦ العدد ٥٩٥٨) .

<sup>(</sup>٢) الشناشيل: ١٤٠

واشتملت مذكراته على تقييد كل دقائق الحاضر : من الامـــــل بالشفاء وحب العودة ، والتشوق الى الزوجة والابناء ، وصورة الزوجة وهي تؤمل عودته ، ومن تطور المرض ، وفعل التجارب والادوية الطبية في جسمه ، وتصوره للاحتضار ، وكتابته وصيته وعنايته بكتابة شاهد على قبره ، وقلقه وسخطه وثورته وعجزه وتردد نفسه بين الشـــورة والغجز ؛ والاحساس بالوحدة والنفي وعشرات اخرى من الاحوال التي يعانيها مريض مقيد الى سرير ؛ ذلك هو عالمه من التجربة ، ولذلك فانه استغل مادة ذلك العالم حين شاء ان يظل يتغنى او ينوح ليسمع صوت نفسه . ومن الطبيعي ان يكون جو قصائده هو جو «الغرفة المغلقة» وما يدور فيها من هواجس ، ولهذا امتلأت قصائده ـ وخاصة فواتحها ـ بمثل : «الغرفة موصدة الباب» و «الباب ما قرعته غير الربح» و «كما ينسلَ نور خائف من فرجة الباب» و «فنور غرفتــــى إيماض برق ...» و «خلا البيت ...» و «أوصدي الباب» و «يا غربة الروح في دنيا مــن الحجر» و «كمستوحد أعزل في الشتاء» و «سهرت فكل شيء ساهر» للوحدة والوحشة والسهر في غرفة معلقة تعج فيهما الهواجس وتتموج وتتضارب كيف شاءت . وحين نتِصور انحباس انســـان كان طليقـــا في غرفة نائية لا يؤنس فيها وحدته أحد ، نتذكر على التــو" أن صــــور الضياع كانت تتراءى لعينيه على شكل صروح مفقودة ، ٧ حجـــرة صغيرة مغلقة، كمعبد شيني وارم ذات العماد وذلك هو الفرق بين أحلامه وواقعه ؛ وقد ظل يتشبث بالصرح المائل للخراب وهو يتحدث عن انهياره الذاتي ، فليس الذي يترالحى له طلا يغيب وانما مبان ضخمــة تتهدم ، وصوت الموت فيها هو رنين معول حجرى ثقيل (١) :

<sup>(</sup>۱) اقبال: ۳۹.

رنين المعول الحجري في المرتج من نبضي يدمر في خيالي صورة الارض يهدم برج بابل ، يقلع الابواب ، يخلع كل آجره ....

وهذا لا يعد اعتدادا بالنفس بمقدار ما هو ميل طبيعي لديه السى تضخيم الصور ، فالحقيقة اكبر من أن تقاوم ، وحين يعبط المرء الدودة على عيشها يكون قد استكان للحقيقة المرعبة (١):

الدودة العمياء يلسعها برد يقلصها ويطويها أواه لـو ترضى تبادلنـي عيش بعيش كاد يفنيها

وهذه الحقيقة التي تجعل «الرجلين ريحا تجوب القفار» (٢) هــي التي جعلته حتى في الماضي كسيحا تمشي اليه الحقول بدل أن يمشــي اليها (٣):

الى أن تسير الحقول الينا فنقطف منها الثمـــر

ومن قبل عرضنا للسياب السائر ــ الواقف الذي قيدته أحــزان الحب في العصر الرومنطيقي فهو يهم بالسير ولا يستطيع .

بقي ان نقول شيئا في الطبيعة العامة لقصائد هذه الفترة ، وهمي أغزر الفترات شعرا اذا نظرنا الى عدد القصائد ، ولكن نطاق التجربة فيها محدود ، ومن هنا تعرضت للتكرار في الموضوعات ، كما جماءت دون تنقيح ، لانها كتبت تحت وطأة المرض ، وقد تخلّص السياب فيها من المؤثرات الثقافية لانه كان مشغولا بحاله عن الدرس والمراجعة ، وقل

<sup>(</sup>۱) اقبال: ۲ه.

<sup>(</sup>٢) المعبد الغريق: ١٢٤ .

<sup>(</sup>٣) المعبد الفريق ٢٠٠٠

فيها الحرص على مبنى فني مركب ، لان اكثرها انفجر مع انفجار اللحظات العاطفية المترجحة بين التفاؤل واليأس ، فهي تتدفق مع سورة العاطفة وتقف بتوقفها في اللحظة المعينة ، وقد حاول الشاعر في بعضها التلاعب بالوزن ، وأبرز مثل على ذلك قصيدة «جيكور أمي» (١) حيث يتعاقب وزن الخفيف والرمل والرجز وهي من أشد القصائد إخفاقا ، وتعد نوعا من العبث أو التجربة العابثة في نطاق الايقال المتعري . وكثير من قصائد هذه الفترة أشد حرصا على نصوع من التوازن في القافية من سائر شعره ، وبعضها مزيج لا تعرف له سببا بين تفعيلت القصائد ليست في موضوعها ولا صورها ولا تنوعها وانما هي في عدم سأم الشاعر من التدفق بها . ولعل من المفيذ أن نستأنس هنا برأيه في الشعر عامة ، وفي قصائد هذه الفترة خاصة ، فأما نظرته الى القصيدة من حيث هي عمل فني فيتمثل في قوله (٢) :

وهكذا الشاعر حين يكتب القصيدة فلا يراها بالخلود تنبض سيهدم الذي بنى ، يقو ض أحجارها ثم يمل الصمت والسكونا وحين تأتي فكرة جديدة يسحبها مثل دثار يحجب العيونا فلا ترى . ان شاء ان يكونا فليهدم الماضي فالاشياء ليس تنهض الاعلى رمادها المحترق

<sup>(</sup>۱) الشناشيل: ۷۷ .

<sup>(</sup>٢) منزل الإقنان: ١٢٧ .

منتثرا في الأفق وتولد القصيدة

ولكن السياب في هذه الفترة خالف هذه الوصية لانه لم يكن يهدم ما يبني ، ولم يكن لديه افكار جديدة تنهض على رماد ما قلم يهدمه ويحرقه ، ولذلك أحس بانه لم يعد الشاعر الذي كان ، ولم تعد قصائده كما كانت (١):

هي حشرجات الروح اكتبها قصائد لا أفيد منها سوى الهزء المرير على ملامح قارئيها

وأحس من اجل ذلك ان المغني قد هرم ، وأنه لا يطلب من الناس شيئا سوى أن يسمعوه ، مجاملين :

> هو مائت أفتبخلون عليه حتى بالحطام من الازاهر والغصون

أتراه كان يلمح هذا الارهاق الذي اصاب نفسه وشعره حسين اجاب مراسل صحيفة العمل التونسية عن المفاضلة بين نهضة الشعر في العصر العباشي والنهضة الحديثة ، بقوله : «الشعر العربي الماضسي أحسن . ما زالت الامة العربية لم تنجب شاعرا يضاهي المتنبي أو أبا تمام أو طرفة وغيرهم ، وزمان الشعر قد انقضى فالعصر ليس متهيئا الالشاعر الكبير جدا حتى يعبر عن العصر» (٢) .

كلمة تصلح ختاما لجهاد طويل في تاريخ التجربة الشعرية ، ولكنها أشبه بحكمة يقولها شاعر ـ طالما أحس بعظمـة ما أداه ـ لاخوانـــه اصحاب الاتجاه الحديث في الشعر . غير أن بدرا نسي ان « الشاعـــر

<sup>(</sup>١) منزل الاقنان: ١٣٠٠

<sup>(</sup>٢) نقلتُهُ العلم المفربية عن الصحيفة التونسية (العدد: ١٩٥٨) .

الكبير جدا» في كل عصر هو المعبر الوحيد بين الشعبراء عن قضايا الانسان في عصره ، بطريقة فنية يتجاوز بها عصره ، فينتصر بجدتها على الدثور وبتجددها على النسيان .

## خاتميت

حين سميت المرحلة الاولى من حياة السياب باسم « البحث عــن النخلة » كنت أعلم ان ذلك البحث لا يقتصر على مرحلة واحدة مـــن حياته بل يشمل جميع تلك المراحل ، فالنخلة كانت رمزا للأم وصــورة للاله ، وهي ايضا تمثل نهــر بويب وجيكور والحبيبة والريف والعراق الاخضر تطوّف أحاديث الرعاة والهوى ، أي انها تصل بين طرفي الحياة والموت وتجمع شتي الاشواق والاحاسيب والرغبات المستعلنة منهبا والمتغلغلة في الكمــون ، وعليها تقاس الاشياء والاحداث وبوحي منهـــا تفهم الفلسفات والمبادىء ، فتصبح المدينة \_ مثلا \_ ظاهرة بغيضة لانها تبعد الطفل عن ظل النخلة ، ويصبح «النضار» ربا ممقوتا لانه يفقد صاحبه الحب الذي كانت توفره الظلال « الرعوية » الوارفة ،وتستهجن بعض المبادىء لأنهـا تستبيح ان تصلب « عشتار » ( الام القديمة والحبيبة ) وتدق في رحمها مسمارا ، وتطرد الآله من حومة المدينة . وحين سميت هذا السعى الدائب للعودة الى الطفولة باسم « البحث عن النخلة » كنت المح ما يحمله هذا العنوان من مفارقة ساخرة ، فالنخلــة شاهرة فارعةلا تنطلب بحثا، ولكن السياب كان يبحثعن المعاني الباطنية فيها حينا وعـن بديلاتها حينا آخر ، ولهذا انفق عهد الصبا والشبـاب

# https://telegram.me/maktabatbaghdad

وهو يبكى الحرمان من هذه «النخلة» أو يحاول ان يجد ما يعو"ضه عنها ، فانتقل بخياله من حبيبة الى اخرى ، وانتمى الى حزب تــوري ، وتلمس ـ طويـــ للـ ـ طريقا تؤدي به الى الفــن الشعرى الصحيــح ، واستطاع في الدور الاول من حياته ان يذيب قلبه اسي وتحــرقا للحب وهو يحس بعد كل خطوة ان هذا الحب لن ينجو من تأنيب الام ولـن بنال رضاها ولذلك كان يقول لنفسه دائما اثر كل وقفة عاطفية: لا ليست هذه هي المنتظرة أو هي التي انتظرتها طويــــلا ولكنها لا تختلــف عن غيرها من بنات حواء مكرا وخيانة وغدرا . وفي ذلك الدور من حياتــه كان خرعا منخوب القلب يتمثل له الموت في كل خطوة ـ فيفر منه اليه ، ولهذا كان انضمامه الى حزب ثوري محاولة للهرب من الموت بالانغمار في تيار صاخب قوي . وكان فنه في هذه الفترة شديد التردد والتفاوت يحاول التمسك بأذيال القصيدة القديمة فيحس بالعجز عن ذلك ويفتش عن طريقة يوارب بها ذلك العجز ، وفجأة لاح له ان التخلص من ضعفه لا يتم الا بالاعتماد على شعر متفاوت في تفعيلاته ، فانتحى هذه الطريقة ليمعن في تحليل خلجاته الرومنطيقية لا ليجعل منها وعاء لموضوعات جديدة ، ولهذا كان منحاه الجديد شكليــا خالصا ، وقـــد بلغ أقصاه في قصيدة « في السوق القديم » التي تجمع بين التفاوت في التفعيـــلات والاستقصاء ولهذا اوحت اليه انه قادر على ان ينظم ـــ في هذا الشكل الجديد \_ قصائد طويــلة تميــزه عن كثير من الشعــراء المعاصرين ؛ ولكن اصراره على التمسك برومنطيقية الحالمة جنبا الى جنب مع ثوريته الحزبية خلق في نفسه ازدواجا بين الواقع والفن ، وظل هذا الازدواج قائما حتى حطم لديه انتماءه الحزبي بعد محاولات بذلها في سبيل الربط بين طرفي تلك الثنائية .

وتتميز المرحلة الثانية بالبحث عن بديل فني للنخلة ، ولذلك دعيت هذه الفترة باسم « البحث عن الملحمة » ، أي عن قالب فنسي

يوازي النخلة طولا ورسوخا وجنــلالا . وكان السياب يظن ان كل قصيدة طويلة تستحق ان تسمى «ملحمة» ، ومع اننا لا نستطيع ان ننكــر عليه النفس الملحمي وبعض الوسائل التي تتطلبها الملحمـــة ، لا نقره على ان قصائده الطوال كانت ملاحم بالمعنى الفني الدقيق. وقد بسطت القول في قصائد هذه الفترة تحليلا ونقدا لانها الصورة الاولى لجهد يحاول التفرد في الشكل والموضوع ، وهي فترة تتميز بالازدواج على غير صعيد: فهناك ازدواج على صعيد الحياة نفسها وازدواج في موضوعات القصائد وثنائية لا يتطابق طرفاها في بناء القصيدة الواحدة احياناً . وقد انقسمت تلك القصائد الطويــلة في مجموعتين : مجموعة القصائد « اليساريـــة » التي تقوم على الازدواج بين الحرب والسلـــم والعبودية والحريـــة والدمار والبناء م**ثل « فج**ر السلام » و « الاسلحة والاطفال » ومجموعة اخرى تمثل البناء القائم على التداعمي مثل « حفار القبور » و «المومس العمياء » . ويبدو الموضوع في المجمــوعة الاولى مفروضا على الشاعر ابتداء من خارج نفسه ولذلك تميــزت تلك القصائد بالافتعال والفتور العام ومن ثم بالاخفاق في المبنى الفني كما ان قصائد المجموعة الثانية تمثل نقمة غير واضحة على الذات الخانعة المستسلمة وعلى سلطة الاب الجأئرة القاسية ، ولهذا كانت الروح « الدرامية » فيها ضعيفة جدا ، وكان بناؤها على التداعي الحر سبباً في اخفاق مبناها الفني كذلك . ولكن البحث عن الملحمة كان حلما يساور السيابحتى بعد ان تجاوز هذه الفترة ، ولم يتضح له عجزه عنها الاحين اخفقت قصيدته عـن قصة القنبلة الذرية ورؤيا فوكاي فلـــم يتحقق لها مبنى منتظم موحد ؛ ورغم الاخفاق في المبنى الفني فان هذه القصائد جميعا تدل على اخلاص عميق في سبيل الكثنف عن المقدرة الشعرية ، وتحمل في جوانبها شيئًا كثيرًا من أروع ما نظمه السياب.

وجاءت مرحلة الكشف التي سميتها « تجلي ارم » ـ لان تجليها

يعنى أن الشاعر قد اهتدى الى ما كان يبحث عنه ، وكـــانت قصيدة « انشودة المطر » فاتحة هذا التجلي لانها تخلت عن الازدواجية القديمة واعتمدت الوحدة المطلقة في كل الجوانب ، ولأول مرة يتحدث الشاعر عن العراق وعن نفسه حديثا متطابقا ويبني قصيدته على وحدة متكاملة تستدعي التفاؤل الختامي ضرورة ناجمة عن المبنى نفسه ، لا كما كــان هذا التفاؤل مـن قبل متصلا بالمبدأ الخارجي دون ان يكون نابعا مـن نفس الشاعر . كان السياب - عند هذا الحد - قسد نضج فنيا ، وساعدت على نضجه المحاولات المتكررة والينابيع الثقافية والمحاكاة الواعية ، فنظم في هذه الفترة قصائده الكهفية ، التي تمثل انصهار الشاعر في امته وقهره للموت او تقبله له لانه موت « في الجماعة » كما نظم قصائد اخرى تعد فنية خالصة واعتمد فيهما بناء محكما مشممل «تعتيم» و «اغنية في شهر آب» . وتعد القصيدة الاخيرة مــن الوجهة الفنية الخالصة من أجمل ما نظمه الشاعر على طريقة لم يتح له ان يمارسها في شعره من بعد الا قليــــلا ، وفيهــــا تتجلى قدرتـــه علـــــــى والتي تليها ، فقد اكتشف ما يمكن ان تمده به اسطورة تمسوز ، وما كاد يجد راحة نفسه فيها هاربا من « واقعيته الحديثة » حتى مزجها برمز « المسيح » ، وبذلك كان يبتعد رويدا رويدا عــن حمى الجماعة الى منطقة « الخلاص » الفردي الذاتي . وقد انشأ في هذه الفترة «فترة سلال الصبار في بابل » مزيدا من القصائد ذات المبنى الفني المحكم مثل قصيدة « النهر والموت » مفترق الطريق الذاهب الى النهاية ففيها وقف يرحج بين الموت في الجماعة والعودة الى بويب وظل النخلة أي المــوت الفردي المريح بالعودة الى احضان الام . ولكن الاحداث الـــدامية في العراق أرجأت هذا الاختيار واذا به يحول رمز تموز والمسيح السي

اعلان النقمة الجارفة على تلك الاحداث ومن شارك فيها او كان سبب في اذكاء نارها ، وهذا هو القسم الذي سميته «سربروس في بابل » (الفصل ٢٧)؛ وسربروس كلب عقور يهاجم عشتار «رمز الحب والخصب» ولكني عنيت ان هذا الكلب العقور كان ذا رأسين ، فاذا كان احد الرأسين هو الذي جرح الحياة وقتل بعض جوانبها فان الرأس الثاني هو تلك القصائد التي خلدت ذلك التناحر بين أخوين ، وعمقت الجراح في النفوس ، وجعلت الشاعر نفسه ضحية لها لا حين أصابت نفسه وشعره بالارهاق وحسب بل حين رسخت صور الفظائع « فنيا » نفسه وشعره بالارهاق وحسب بل حين رسخت صور الفظائع « فنيا » انحداره النفسى والجسدي نحو الفناء .

وحين ادركه الارهاق وبلغ بغضه للمدينة اقصاه هاجر عائدا الى جيكور فوجدها قد تغيرت عما عهده ، وأحس ان صورت فيها قــد هرمت وتحيفها الزمن ، وواكب ذلك مرضه الجسدي وتنقله للاستشفاء، فاصبحت هذه المرحلة الاخيرة في حياته تسجيلا للماضي والحاضر ، الاستعانة باسماء جديدة يرمز بها الى حاله وواقعه ، وكانت قصائده جميعا « مذكرات » تدون تباعا ؛ وقد احتفظ بهذه القصائد جميعا ولم يسقط منها \_ فيما يبدو \_ أي شيء ، مع انه اسقط كثيرا مــن قصائده ـ فيما مضي ـ على تدافع الصور وحشدها ، وعلى التفصيلات والتفريعات في المناظر ، وعلى ايراد التشبيهات الطويلة، اصبح في قصائد هذه الفترة يتكمىء على تتابع الحركة والخبر السردي وخاصة في قصائده التي أخذ يؤرخ فيها ذكريات الماضي . وبين المرحلتين اللتمين تقومان على صنفين من الحشد والتكديس علت نغمة التساؤل الملح في قصائدًا فترة « سلال الصبار في بابل » لصلة التساؤل بالدهشة والنقمة والحيرة

والحنق ازاء « أيام الرعب » .

والحق ان حياة السياب تتضمن قوسين كبيرين هما مرحلت البحث عن الام \_ أو العلاقة بين الشاعر والموت \_ وبينهما خط قصير نحيل متعرج يمثل انسجامه الفني في الجماعة او نقمته عليها وفي اثناء تلك الفترة القصيرة زمنيا وجد الشاعر نفسه ثم فقدها في سرعة.

وفي نهاية كل مرحلة ختم السياب آثاره بالشك في قيمتها ، فانه حين اتجه الى اليسار في قصائده نذر انه لين يعود الى مثل القصائد الذاتية التي نظمها في الفترة الاولى ، لأن الشعراء الذاتيين في نظره من يخونون قضية امتهم ، وكأنه كان يتبرأ من ديوانيه « أزهار ذابلة » و « أساطير » ، وحين ثار على الشيوعيين نظر في ازدراء أو استخفاف الى ما أنشأه ما أو ترجمه ما وهو منتم اليهمم ، وشكك الدارسين في سلامة الدوافع التي ألهمته ، أو عد اعمال تلك الفترة ثمرة للتضليل ، وحين زحف الى دنيا الخلاص الفردي انكر الالتزام أي لا شجب » قصائده القومية الملتزمة ، وعندما أخذ الموت يمتص ما تبقى من وجوده رثى الشعر الحديث جملة .

والسركل السر في شخصية بدر للا في ايمانه بشعره للشخصية التي يلتقي فيها البكاء بالضحك عسلى صعيد ، ويتردد صاحبها بين ذروة الانفعال وحضيضه دون تدرّج ، ولا يفيء الى قاعدة فكرية صلبة ، ولا يسعفه الاغراق في الحساسية عسلى الانضواء طويلا في الجماعة ، لأنه ينكر نفسه اذا هو لم يحس بها منفردة متفردة في آن ، وهي شخصية المتلذذ بعذاب الحرمان من الحب والجاه والمال ، الذي يرد هذا الحرمان الى غير أسبابه الواقعية ، ولهذا كان دائما يحس انه مقهور مستذل يود المجتمع ان يقتله وتريد المدينة ان تصعقه بكهربائها ، وكان احساسه بالبؤس مناقضا لايمانه بموهبته الفنية ،

فبينا يضعه الاول موضعا مهينا ويحيل حيونه الى زحف في سبيك اللقمة ، كان يريد من الثاني ان يفرض له على المجتمع مكانة مرموقة ، وكان يضيق \_ وحق له \_ بالنكران الجاهم الذي يلقاه ، ولعل اشارة صغيرة ذكرتها الاديبة الراحلة سميرة عزام توضح هذا كله حين قالت : « ولعل السياب لم يحسن في حياته الا ان يكون شاء ا ، هكذا كان يتأكد لي في كل مرة يقف فيها موقف المتهم من صاحب المجلة او مدير ادارتها ، فأشفق عليه من هذا الحساب واتساءل : الا يشعبر السياب بأن له ظلا يلف المجلة ومن فيها ؟ » (١) وقد حدثتني سميرة \_ رحمها الله \_ بنماذج من تلك الوقفات التي كان يقفها السياب مواجها التقريع والتعنيف مهو مطأطى الرأس لا يستطيع ان يزد او يثور مخافة ان يفقد مصدر عيشه .

وكان هذا الشعوز يتحول في نفسه الى حنق بالغ فلا يجد لذلك الحنق متنفسا سوى الشعر ، وقد واكب هذا الحنق شعر السياب فكان انفعالا مديدا يريد ان يتجاوز الحد الطبيعي للقصيدة فيحولها الى ملحمة ، وهذه السورة التي تطغى حتى تجاوز كل حد هي التي جعلت يمعن في تصوير عهد الرعب ويتلذذ بذلك الامعان ، اذ كان الحنق هو المحرك القوي لطاقته الشعرية ، وحسب المرء ان يقارن بين قصائد فترة الرعب وقصائد الفترة اليسارية ليدرك ان الغضبة الجارفة النابعة من شعوره الفردي كانت أشد من كل نقمة تعلمها من مبادئد الثورية ضد الاستغلال والاحتكار والاستعمار وضد الفئات التي تعتصب حقوق الشعب وتأكل خير الوطن وتسلط الشرطة والجيش على قمع مظاهرات الجائعين والمظلومين . ولهذا الحنق نفسه اختار ان يصور شخصيات مسحوقة الكيان أو الضمير ويضع على السنتها تمنيات بالتدمير والهدم والعدم ، فهذه صورة حفار القبور :

<sup>(</sup>۱) أضواء: }}

...وهز حفار القبــور

يمناه في وجه السماء وصاح: رب أما تثور فتبيد نسل العار، تحرق بالرجوم المهلكات أحفاد عاد باعة الدم والخطايا والدموع

والمومس العمياء تقول:

ليت النجوم تخرّ كالفحم المطفأ والسماء ركام قار أو رماد ، والعواصف والسيول تدك راسية الجبال ولا تخلف في المدينة من دماء

والمخبــر يقـــول :

سخطا لهذا الكون اجمع وليحل به الدمار وهذه امنيات يصوغها الشاعر معبرا عن نقمته العاتية ، لأنه هــو نفسه يقول في موضع آخر :

فيا قبضة الله يا غاصفات ويا قاصفات ويا صاعقة ألا زلزلي ما بناه الطغاة نسر انك الماحقة (١)

ومن ثم كانت الرغبة في المرأة حنقا مدمرا محطما :

يود القلب لو حطمته ، لو حطمت خفقاته شفتيك والكتفين والصدرا

ولو عر"اك لو ذر"اك لو أكلتك أشواقي ولو اصبحت خفقا او دماء فيه او سرا فان أحببتك الحب الذي اقسى من الموت واعنف من لظى البركان ..... (٢)

المعبد الغريق: ٦٨

<sup>(</sup>٢) منزل الاقنيان: ١٤

لذلك الجسد النحيل وايمآنا بقيمة الفحولة ثم أصبحت مسكنا للاعصاب المتوفزة المتحفزة ، ولو وقفت عند ذلك الحد لتجاوزنا الحديث عنهــــا الى ما هو أهم شأنا ولكنها كانت عميقة الأثر في شعره ، ذلك لانها كانت تتدخل في طبيعة القصيدة فتفسدها ، وحسبنا أن نذكر «حسناء القصر» في هذا المجال ، فأن رغبته الشهوانية في تلك الحسناء هي التي قتلت فيها الغاية الاجتماعية ، وكذلك يقال في صـــورة «حفار القبـــور» و «المومس العمياء» وفي قصائد لا تتجاوز أن تكون صورا شهوانيـــة الشهوة يكون الشاعر كالحصان المشدود الي عربة وقد حجبت عسن عينيه رؤية أي شيء سوى ما تنفرج عنه الطريق أمامه ، وذلك تحديـــد لمجالات الرؤية وتضييق للآفاق الواسعة . وقد عملت هذه الحدة بنوعيها على أن تحرم بدرا من النضج النفســــيّ لانه ظل محكومـــا بسورة اللحظات العابرة ، وزاده ابتعادا عن هذا النضج تلذذه بالخداع الذاتي وتعلقه باستثارة العطف الذي تتيحه العقد النفسية ــ أعنى ركونه الى ان «المرض» يستدر" الاشفاق ويستخرج العذر في آن معــا . وبابتعاده عن النضج النفسي" ابتعد عن التمرس بأزمة الشاعر المعاصر ومحاولته أن يتمثلها ويحدد أبعادها ويوجه الى حلها، وأخذ يهربمنها بتغيير الشعارات والرموز ، لانه لم يحسن أن يدرك أين يقف من نفسه ومن مجتمعه ومن الفن . نعم ان مشكلة الموت ظلت من البداية حتى النهايــــــة محورا في شعره ، ولكن مواجهته لهذه المشكلة تصو"ر مجالات الهرب لديه منها والتبرم بالحلول التي وصلها واحدا بعد آخر اكثر مما تصو"ر تأملسه فيها واستعلاءه عليها.

ولكن بدرا يمثل أزمة من وجه آخر: فهو شاعر محدث يطــــير بجناح واحد ــ إن صح التعبير ــ اذ لا بد للشاعر المعاصر مــن جناح

تصويري وآخر ثقافي ، أي لن ينجح الشاعر في عالمنا الحديث الاحسين يكون شاعرا مفكرا في آن ، والمفكّر امرؤ مثقف يرى الامور من زاوية خاصة . ولكن بدرا كان ينهل من معين واحد ، كان يكشـــر من قراءة الشعر ، وكان محصوله الثقافي ضعيفا أو نزرا يسيرا ، ومن ثم كـان الصعيد الفكري لديه ايضا مختلا أو واهيا ؛ (ولنذكر في هـــذا المقام أن كل ما استفاده من الفكر اليساري في مدى أعوام هو أن ينهى قصيدته بالتفاؤل) . ولهذا كانت فترة الابداع الصحيح في حياته قصيرة ، وحتى في هذه الفترة يهوي الشاعر هويا سحيقا من الناحية الفكرية: ففـــــى القصائد الكهفيات \_ وهي من أجمل ما نظمه من الناحية الفنية \_ لـم يستطع أن يسمو عن النغمة الواعظة التي تصوّر أهل المشرق العربــى قابعين في كُمُوف الكسل والبلادة والنوم ، وفي قصائد الثورة علــــــى الحضارة الحديثة \_ وربيبتها المدينة \_ عاد الى نغم\_ة وعظية اخرى تتحدث عن أن «النضار» هو الرب الذي يحكم هذا العالـــم الحديث وحضارته ؛ وحسب الشاعر الحديث خيبة أن يتحدث عن ضياع الحياة الروحية وعن سيطرة المادة على الروح وهو جائع الى بلغة من طعام وأمته فقيرة الى كل سلاح ماد"ي ترد" به عن نفسهــا عدوان الصهيونيـــــة والاستعمار . إن فلسنَّة «النضار» هذه لا يتحدث بها الا دهاقنة المال المتخمون تلهية للكثرة الجائعة التي ينتمي اليها السياب .

ومن ثم خلا شعر السياب من مواقف تأملية أو كاد ولا نجد عنده من هذا القبيل الا وقفتين صغيرتين يتأمل فيهما ما صارت اليه جيكور ، يقول في احداهما :

> جيكور ماذا ? أنمشي نحن في الزمن أم انه الماشي .... (١)

<sup>(</sup>۱) المبد الفريق: ١١٠٠

ويقول في الثانية :

ایه جیکور عندی سؤال أما تسمعینه هل تری أنت فی ذكریاتی دفینه أنت فی ذكریاتی دفینه أم تری انت قبر لها ? فابعثیها (۱)

ولست أعني أن على الشاعر استخراج فلسفة متافيزيقية ، فتلك ظاهرة ضاعت منذ زمن ، ولكن ما أريد ان اقوله هو ان بدرا ذهب مع حدة الانفعال مذهبا أبعده عن تصور الاشخاص الذين يتعمقون هذا الوجود ووضعهم الانساني فيه ، وعن تمثل المواقف التي تتيح ذلك .

ولكن هذا كله يجب ألا يكون مدعاة لان نغمط الشاعر ما أد"اه في المجال الشعري الخالص: تحسسا للشكل المناسب ومحاولة \_ وإن كانت تخطىء طريقها \_ للتعبير عن بعض القضايا الانسانية والعربية ، وسعيا وراء الجدة في الصور الشعرية واستخداما دقيقا لبعض الاساطير والرموز وتوفرا على التساوق بين المضمون والشكل في البناء الفنيي العام . وقد وقفت في هذه الدراسة عند عدد من قصائده التي تجعل منه شاعرا مقد من الشعر .

ومن تنبع شعر السياب في صعوده وهبوطه لم يكد نظره يخطى، رؤية السمة الغالبة على شعره ، أعني اتجاهه بكل طاقاته نحو الوضوح السافر في الكيان الكلي للقصيدة ، فكل عناصر القصيدة كان يراد لها بشكل واع ـ ان تخدم ذلك الوضوح ، إلا ان بعض التعمية قد يقع في الصور الجزئية والاستعارات المجتلبة وفي العلاقة بين بعض تلك الاستعارات والصور ، وقد يكون بعض الغموض ناشئا عن قصور التعبير أو عن الخطأ في إدراك مدلول اللفظة ، كما ينشأ في اغلب الاحيان

<sup>(</sup>١) المعبد الغريق: ١٤٣٠

من ايراد الجمل المعترضة ، فبينما يظن الشاعر أن الجملة المعترضة وضيحية ، إذا بها تؤدي غير ما جاءت له لانها تنقل القارىء من السياق العام الى التأمل فيحقيقة جانبية استطرادية، والإكثار من الجمل المعترضة سمة ذهنية في واقع الامر تدل على تزاحم العبارة في الذهن بين تقديم وتأخير وفصل ووصل ، وقد تصلح لتصوير الاضطراب النفسي ولكن كثرة المعترضات تصبح نوعا من المعاظلة التي كرهها نقاد العسرب في القديم ، ومن الامثلة النموذجية على ذلك قول الشاعر (١):

والآن عادوا ينقضون ـ خيطا فخيطا من قرارة قلبها ومن الجراح خيطا فخيطا من قرارة قلبها ومن الجراح ما لا يدركون شيئا هو الحلم الذي نسجوا وما لا يعرفون هو منه اكثر كالحفيف ـ من الخمائل والرياح والشعر ـ من وزن وقافية ومعنى ، والصباح من شمسه الوضاء .... وانصرفوا سكارى يضحكون

اما التعتيم الناشىء من اللمح السريع ومن رسم الخطوط الكبرى وترك التفصيلات في القصيدة فلا نجده كثيرا عند السياب ؛ وقد كانت ابرز قصائده التي نحت هذا المنحى هي قصيدة «اغنية في شهر آب» ولم يحاول من بعد أن ينسج على منوالها ، ولعل قصيدته «اغنية بنسات الجن» (٢) و «متى نلتقي» (٣) يتمتعان بمسحة من التعتيم ولكنهما أقل مستوى من القصيدة السابقة ، وربما كان سبب الانبهسام فيهما عدم نضج التجربة في نفس الشاعر .

<sup>(1)</sup> Ideam Ilaasis: 17.

<sup>(</sup>٢) الشناشيل: ٧٣.

<sup>(</sup>۴) الشناشيل: ١٠٦٠

وليس من التنكر للشعر الذاتي ان نقول ان بدرا كان على خير أحواله إجادة حين كان يستطيع أن يوحد بين أزمته الذاتية وأزمة أمته، أو حين يجعل التجربتين غير متباعدتين ، ذلك أنه لم يكن قادرا على أن يخرج نفسه من الصورة في كل حين ، ولهذا أجاد حين كان يتحدث مثلا عن الاطفال ودنياهم لانه كان يصور نفسه من خلال ذلك ، وكذلك كان حاله اذا تحدث عن أهوال الفقر والجوع والسجن، وإن من يسمع نشيد صغار بابل وهم يخاطبون عشتار في «مدينة بلا مطر» لا يستطيب أن يفصله عن لوعة السياب في حنينه الى الأم (١):

جياع نحن مرتجفون في الظلمه ونبحث عن يد في الليل تطعمنا ، تغطينا نشد عيوننا المتلفتات بزندها العاري ونبحث عنك في الظلماء عن تديين ، عن حلمه فيا من صدرها الأفق الكبير وثديها الغيمه سمعت نشيجنا ورأيت كيف نموت فاسقينا

ولا ريب في أن صورة تموز مقتولا ، كانت اكثر تعلقا بقلب من صورة تموز منبعثا بالحياة والخصب ، وصورة المصلوب كانت أشد تجاوبا مع نفسه من صورة باعث لعازر ، وقل مشل ذلك في الجوانب السلبية من هاتين الصورتين وما يتصل بهما من رموز .

ومن الامور التي لا يمر الدارس عنها عابـــرا محاولــة السياب التنويع في النغمات الشعرية فهو لم يكتف بالأبحر ذات التفاعيل المتكررة كالكامل والرجز والرمل والمتقارب، وانما عمد الى بحور اخرى فحاول تجزئتها كالصويل والبسيط، وحاول كذلك التنقل في القصيدة الواحدة من بحر الى آخر، وقد قلت إن هذه المحاولة يحكم عليها بقرائنها ولا

<sup>(</sup>١) ديوان انشودة المطر: ١٧٥ .

تخضع لقانون عام ، ومن الحق أن أقول هنا ان كثيرا من تلك الانتقالات لا تجد مسوغا من طبيعة القصيدة نفسها . ولكن أبرز ما لدى السياب و وبما كان اكثر الشعراء احتفالا بذلك \_ انتقاله من المراوحة بين عدد التفعيلات الى النظم على السياق الشعري القديم ، وكان هذا يخدم الموضوع أحيانا ، ولكنه يدل من ناحية أخرى على أن الشاعر لم يكن متزمتا في اختيار الاسلوب الشعري الجديد وان تجديده لم يكن كراهية للقديم من اجل قدمه .

وكانت تجاربه في التنويع بين الايقاعات توقعه في أخطاء عروضية ، وهو من أشد الناس حرصا على التناغم في الايقاع ، من ذلك مثلا :

وصعدت نحوك والنعاس رياح فاترات تحمل الورقا

فهذا مسا لا ينضبط . غير أن إحساسه العام بضرورة التقفية المتراوحة يزيدنا يقينا بحرصه الشديد على النغمة المؤثرة بموسيقاها وعلى شيء من الانسجام الداخلي في شكل القصيدة .

. . .

إن هذه الدراسة حين حاولت أن تجيب على العديد من الاسئلة لم تشر شيئا حول الشكل الحديث نفسه بل اعتبرت فلاهرة موجودة تدرس دون تشكك في قيمتها ، ولا ريب في أن هناك أمورا اخرى لم يتح لكاتب هذه السطور أن يتناولها كالسلامة اللغوية ، والاتساق بين الصور في القصيدة الواحدة ، والصور المكررة وعلاقتها بنفس الشاعر ، وأثر الاسطورة في ذلك التكرار ، وغير ذلك من موضوعات ، ولكنها فيما حققته تعد محاولة أمينة في نطاق الدراسة الموضوعية ، لانها وفضت أن تجعل من الشفقة التي أثارها موت السياب أو النقمة التي بعثتها تقلباته في الحياة رائدها للحكم على شعره .

#### مصادر الدراسة

#### (١) آثار السياب الشعرية:

- ـ قصائد تمثل بواكير شعره (١٩٤١ ـ ١٩٤٥) نشر بعضها في ديوان اقبال وصورت من مجموعة يملكهـا الاستاذان محمد علـيي اسماعيل ونجاح السياب وبعض القصائد في رسائله الى الاستاذ خالد الشواف .
- ازهار واساطير (مجموعة مختارة من قصائده في ديوانه الاول «ازهار ذابلة» وديوانه الثاني «اساطير») منشورات دار مكتبة الحياة ، بيروت (دون تاريخ) .
- ديوان «اساطير» ، منشورات دار البيان ، مطبعة الغري الحديثة
   في النجف ١٩٥٠ .
- فجر السلام: عني بنشر الطبعة الاولى في كراس خاص المحامي عطا الشيخلي ثم نشرت في مجموعة بعنوان «هديـل الحمـام» صن ٢١ ٣٢ -
- \_ حفار القبور ، بغداد ، ١٩٥٢ (ثم اعيد نشرها في انشودة المطر) .
- الاسلحة والاطفال ، مطبعة الرابطة ، بغداد ١٩٥٤ (ثم اعيـــد نشرها في انشودة المطر) .
  - ـ انشودة المطر ، دار مجلة شعر ، بيروت ١٩٦٠ .
  - ـ المعبد الفريق ، دار العلم للملايين ، بيروت ١٩٦٢ .
  - \_ منزل الاقنان ، دار العلم للملايين ، بيروت ١٩٦٣ .
- ـ شناشيل ابنة الجلبي ، منشورات دار الطليعة ، بيروت ١٩٦٥ .
  - ـ اقبال ، منشورات دار الطليعة ، بيروت (حزيران ١٩٦٥) .

#### (٢) آثار السياب النثرية والمترجمة:

- موضوعات انشائية من نتاج عام ۱۹٤۴ ۱۹٤۳ ( اخذت عــن
   دفتر يحتفظ به الاستاذ محمود يوسف,
- \_ رسائل السياب الى الاستاذ خالد الشواف (بين ١٩٤٣-١٩٤٧)
- ـ رسائل السياب الى الدكتور سهيل ادريس (بين ١٩٥٤ -١٩٦٢)
- رسائل السياب الى الاستاذ علي احمد سعيد (ادونيس) بين ١٩٥٧ - ١٩٦٤ .
- \_ رسائل السياب الى الاستاذ سيمون جارجي (ملحقسة بنشرة «اضواء» في كتاب السياب الرجل والشاعر ، دون تاريخ) .
- ـ رسائل متفرقة للسياب في ملف مجلة الاذاعة والتلفزيون (بعنوان: بدر شاكر السياب) المنشور سنة ١٩٦٩ .
- \_ عيون الزا أو الحب والحرب الأراكون ، مطبعة دار السلام ، بغداد ادون تاريخ) .
- ـ قصائد مختارة من الشعر العالمي الحديث، بغداد (دون تاريخ) .
- \_ محاضرة في مؤتمر الادباء العرب المنعقد في بلـــودان ٢٠ ــ ٢٨ اللول ١٩٥٦ .
- \_ مقالات متفرقة في جريدة الشعب العراقية (العدد الاسبوعي) من ٢٢ حزيران ١٩٥٨ .
- كنت شيوعيا (مقالاته في جريدة الحرية ابتداء من العدد ١٤٤١ بتاريخ ٦٦ آب ١٩٥٩) .
- العرب والمسرح (مقال نشر في كراسة من منشورات مكتبة النهضة ببغداد عند عرض مسرحية موتى بلا قبور لجان بول سارتـــر قدمتها فرقة المسرح الحر في الفتـــرة ما بين ٢٦ نيسان - ١١ ايار ١٩٦٠) .
- الالتزام واللاالتزام في الادب العربي الحديث (محاضرة القيت بروماً ونشرت في كتاب الادب العربي المعاصر ، ١٩٦٢ ، واعيد نشرها في كتاب «بدر شاكر السياب الرجل والشاعر» ) .
  - ــ رسالة العراق الى مجلة حوار الصادرة ببيروت (١٩٦٣) .

## مراجع الدراسة (١)

#### (1) الكتب المؤلفة والمترجمة:

- عرس الدم (مع مقدمة عن لوركا) بقلم الدكتور علي سعد ، دار العجم العربي ، بيروت ١٩٥٤ .
  - ـ من شعر عمر ابو ريشة ، مطبعة الكشاف ، بيروت ١٩٤٧ .
- \_ آراء في الشعر والقصة ، اعداد الاستاذ خضر الولي (الجزء الاول الخاص بالشعر ، مطبعة دار المعرفة ببغداد ١٩٥٦) .
- ادونیس ، لجیمس فریزر ترجمة الاستاذ جبرا ابراهیم جبرا ،
   دار الصراع الفكري ، بیروت ۱۹۵۷ .
- بدر شاكر السياب والحركة الشعرية الجديدة في العسراق ، للاستاذ محبود العبطة المحامي ، مطبعة المعارف ، بغداد ١٩٦٥
- بدر شاكر السياب الرجل والشاعر (منشورات أضواء التابعة
   للمنظمة العالمية لحرية الثقافة دون تاريخ)
- بدر شاكر السياب رائد الشعر الحر للاستاذ عبد الجبار داود البصري ، بغداد ١٩٦٦ .
- بدر شاكر السياب ، (ملف مجلة الاذاعة والتلفزيون ، بغسداد (1979) اعداد الاستاذ ماجد صالح السامرائي .
- \_ ثورة العراق لكاراكتاكوس ، ترجمية خيري حماد (منشورات الكتب العالى للتأليف والترجمة \_ بيروت) .
  - ـ معجم شرف الطبي ، المطبعة الاميرية ، القاهرة ، ١٩٢٦ .

#### (٢) الراجع الاجنبية:

- Iraq 1900 to 1950 A Political, Social and Economic History,
   by S. H. Longrigg; (Third impression, 1968)
- Communism and Nationalism in the Middle East, by W. Z. Laqueur (London, 1956).
- Collected Poems by Edith Sitwell (London, 1961)
- The Golden Treasury by F.T. Palgrave (London, 1905)
- Lorca, Selected and Translated by J. L. Gili, (The Penguin Poets, 2nd impression 1965).

<sup>(</sup>۱) لم ادرج في هذا الثبت الا ما اشرت اليه في حواشي الكتاب (وخاصة ما كتب عن الشاعر نفسه ) .

#### (٣) المجلات والصحف:

- \_ مجلة الآداب البيروتية (١٩٥٤ \_ ١٩٦٥)
- حمجلة شعر البيروتية (١٩٥٧ ١٩٦٢)
- \_ مجلة حوار البيروتية (العدد ٦ ١٥)
- \_ جريدة الثورة العربية العراقية (١٩٦٥/٢/١١ ، ١٩٦٥/٧/١٨)
  - ـ جريدة العلم المفربية (العدد ٥٩٥٨ ، ٢ سبتمبر ١٩٦٦)
- \_ مجلة الاخاء العراقية (العدد ٥٠) ايلول ١٩٦٥ \_ السنة الخامسة)
  - حمجلة الكلمة العراقية (العدد الأول ، السنة الثانية ١٩٦٨)
    - \_ جريدة الحرية البيروتية (العدد: ١٥٤)
    - \_ جريدة الحرية العراقية (انظر آثار السياب النثرية)
    - جريدة الشعب العراقية (انظر آثار السياب النثرية)

# مجتوبايت الكِتاب

| صفحا  |                                 |
|-------|---------------------------------|
| ٧     | مقدمة                           |
|       | ١ _ البحث عن النخلة             |
| 17    | ۱ ۔ احجار جیکور                 |
| 70    | ۲ ــ صور وذكريات                |
| ٣.    | ٣ ــ بواكير الشمعر              |
| 44    | ا راع دون قطیع                  |
| 13    | ه ــ بين الاقحوانة وذات المنديل |
| ٧.    | ٦ _ الهوى البكر                 |
| ۸1    | ٧ _ الانتماء الشبيوعي           |
| 1 • • | ٨ _ من الوثبة الى النكبة        |
| 1.9   | ٩ _ المنتظرة                    |
| 177   | ١٠ ــ المعلم المفصول            |
| 144   | ۱۱ – اساطیر                     |
|       | ٢ _ البحث عن اللحمة             |
| 189   | ١٢ _ فجر السلام                 |
| 109   | ١٣ ـ حفار القبور                |
| 179   | ١٤ ـ يا مهلك موسى ومنجي فرعون   |
| 1.61  | ١٥ _ الاسلحة والاطفال           |
| 117   | ١٦ ـــ المومس العمياء           |
| ۲٠٦   | ١٧ ــ انشودة المطر              |
|       |                                 |

## ٣ ـ تجلي ارم

| *** | ١٨ ـ انفصام الرابطة المحزبية       |
|-----|------------------------------------|
| 770 | <ul><li>١٩ ـ فترة الاداب</li></ul> |
| 787 | ٢٠ ــ نحو القومية                  |
| Yo. | ٢١ ـ الينابيع الثقافية             |
| 777 | ٢٣ ــ الالوهيَّة والقصائد الكهفية  |
| 777 | ٣٣ ـ تعتيم في المبنى والموضوع      |

## } \_ سلال الصباد في بابل

| 710 | ــ بين النقد والصحافة                   | 37 |
|-----|-----------------------------------------|----|
| 777 | <ul> <li>ولكن متى كنت شيوعيا</li> </ul> | 40 |
| ٣.٣ | ۔ تموز ۔ المسيح                         | 77 |
| 777 | ۔ سربروس <b>ف</b> ی بابل                | 77 |

#### ه ـ عولس يكتب مذكراته

| 777         | ٢٨ ــ عولس ينتظر المعجزة |
|-------------|--------------------------|
| 777         | ۲۹ ـ اضمحلال الرموز      |
| ۳۷۸         | ۳۰ ـ اسطورتـان           |
| <b>7</b> 10 | ٣١ ــ مذكرات آمس واليوم  |
| <b>{.o</b>  | ۳۲ ـ خاتمة               |